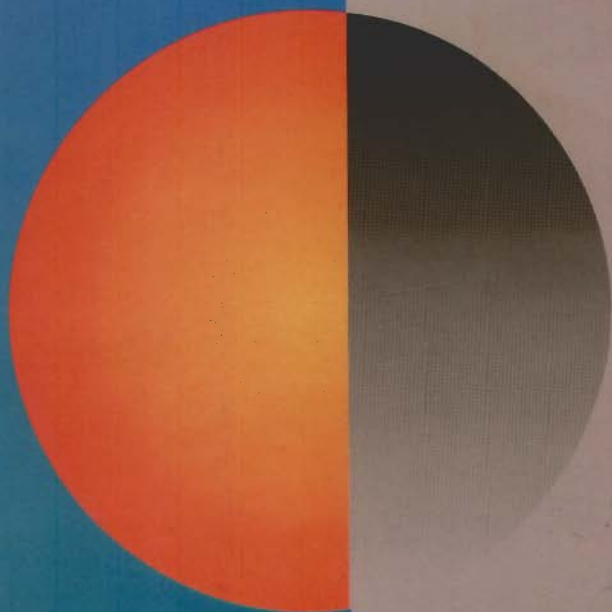


# قادریان مسئلہ



سید ابوالاعلیٰ مودودی



اسلامیات بیان کریشن

# قادیانی مسٹلہ

سید ابوالاعلیٰ مودودی



اسلامک پبلیکیشنز (رائیویٹ) لیٹڈ  
۱۳۔ ای۔ شاہ عالم مارکیٹ، لاہور (پاکستان)

(جملہ حقوق بحق ناشر محفوظ ہیں)

طبع: ————— پروفیسر محمد امین جاوید، مینگنگ ڈاکٹر  
 ناشر: ————— اسلامک پبلیکیشنز (پرائیویٹ) لیمیٹڈ  
 ۱۳۱۴ شاہ عالم مارکیٹ لاہور  
 مطبع: ————— ماذن پرنسپل، لاہور  
 اشاعت:

|    |        |              |           |
|----|--------|--------------|-----------|
| ۱۷ | جولائی | ۱۹۹۴ء تک     | ۸۸۹۰۰     |
| ۱۸ | ماਰچ   | ۱۹۹۸ء        | محلہ ۱۱۰۰ |
| ۱۹ | "      | " پیغمبر نیک | ۱۱۰۰      |

قیمت: اعلیٰ ایڈیشن محلہ ۱۱۵۵م روپے  
 پیغمبر نیک ۳۶/- " "

## فہرست مضمون

- ۱ عرض ناشر
- ۲ دیباچہ
- ۳ قادریان مسئلہ
- ۴ ختم بیوت کی نئی تفسیر
- ۵ مرزا غلام احمد صاحب کا دعوائے بیوت
- ۶ دعوائے بیوت کے لازمی نتائج
- ۷ قادریانیوں کا مسلمانوں سے جادا مذہب
- ۸ نئے مذہب کے نتائج
- ۹ قادریانیوں کو علیحدہ امت قرار دیتے کا مطالبہ
- ۱۰ ذمہداران حکومت کا رویہ
- ۱۱ مسلمانوں میں شغل تکفیر
- ۱۲ مسلمانوں میں دوسرے فرقے
- ۱۳ قادریانیوں کے سیاسی عزائم
- ۱۴ پاکستان میں قادریان ریاست بنانے کا منصوبہ

۱۵ اکثریت کا مطالبہ ملحدگی ۲۲

۱۶ قادریانیوں کی تبلیغ کی حقیقت ۲۵

۱۷ انگریزی حکومت کی وفاداری ۲۸

۱۸ محکمات تبلیغ ۳۰

۱۹ قادریت کے بینا دی خدو غال ۳۳

۲۰ تمام دینی جماعتوں کا متفقہ مطالبہ ۳۶

۲۱ تحقیقاتی عدالت میں مولانا سید ابوالاعلیٰ مودودی<sup>۱</sup> کے پہلے بیان کے ضروری اقتباسات ۳۸

۲۲ اصل مسئلہ اور اس کا پس منظر " ۴۰

۲۳ معاشرتی پہلو ۴۱

۲۴ معاشی پہلو ۴۲

۲۵ سیاسی پہلو ۴۳

۲۶ تلمذ پیدا ہونے کے مزید وجہ ۴۷

۲۷ لازمی نتیجہ ۴۸

۲۸ قادریانیوں کی اشتعال انگریزی ۴۹

۲۹ تحقیقاتی عدالت میں مولانا سید ابوالاعلیٰ مودودی<sup>۲</sup> کے دوسرے بیان کے اقتباسات ۵۲

۳۰ قادریانیوں سے متعلق مطالبات بیک دقت سیاسی بھی ہیں اور مذہبی بھی " ۵۳

۳۱ مسلمانوں اور قادریانیوں کے اختلافات بینا دی ہیں۔ ۵۴

۳۲ تمام منزخین کو اقلیت قرار دینے کا مطالبہ ضروری نہیں  
 ۳۳ ظفرالشہ خان کی علیحدگی کے مطالبے کی وجہ  
 ۳۴ کلیدی مناصب کا مفہوم اور مطالبہ علیحدگی کے لئے دلائل  
 ۳۵ عدالت کے سامنے پیش کردہ قادیانیوں کی بنادقی پوزیشن  
 ۳۶ قادیانیوں کی جارحانہ روشن محض اتفاقی نہیں ہے  
 ۳۷ کفر پکیفر اور ترورع از اسلام  
 ۳۸ تحقیقاتی عدالت میں مولانا سید ابوالاعلیٰ مودودی  
 کے تیس سے بیان کے اقتباسات  
 ۳۹ تاریخی ترتیب  
 ۴۰ ختم ثبوت  
 ۴۱ (۱) ابتدائی عقیدہ  
 ۴۲ (۲) ابتدائی دعویٰ کی توجیہات  
 ۴۳ (۳) ثبوت کے خلاف دعوے  
 ۴۴ (۴) امتی تبی  
 ۴۵ (۵) غیر صاحب شریعت  
 ۴۶ (۶) صاحب شریعت  
 ۴۷ (۷) ظلی و برادری ثبی  
 ۴۸ (۸) بروز محمد  
 ۴۹ (۹) تمام انبیاء کا مجموعہ



## عرض ناشر

۱۹۵۳ء میں پاکستان کے طول و عرض میں قادیانیوں کو غیر مسلم اقتیت قرار دینے کے لئے ایک ہمہ گیر مطالبے کی لہر اٹھی اور عامہ المسلمین نے جگہ جگہ قادیانی مسئلے پر اپنے گھرے اضطراب کا انکھار کرنا شروع کر دیا۔ اس پر آشوب زمانے میں مولانا مودودی ابوالاعلیٰ مودودی صاحب نے عوامِ الناس کو آئینی حدود کے اندر رکھنے اور خواص کے بااثر طبقے کو اصل مسئلے سے آگاہ کرنے کے لئے علمی اور تحقیقی انداز میں ایک پھلفت "قادیانی مسئلہ" تالیف کیا، جس کی بڑے پیانے پر اشاعت ہوئی اور لاکھوں افراد نے اس کو پڑھا۔

ایک عرصے سے یہ پھلفت دستیاب نہ تھا۔ احباب و قارئین کے بار بار اصرار پر اب ہم اس پھلفت کو مندرجہ ذیل نئی ترتیب اور اضافوں کے ساتھ پیش کر رہے ہیں۔

- ۱۔ قادیانی مسئلہ۔ مکمل
- ۲۔ فساداتِ بخاب کی تحقیقاتی عدالت میں مولانا مودودی کے پسلے بیان کے ضروری اقتباسات
- ۳۔ تحقیقاتی عدالت میں مولانا مودودی کے دوسرے بیان کے اقتباسات

۴۔ تحقیقاتی عدالت میں مولانا مودودی کے دوسرے بیان کے اقتباسات

۵۔ تحقیقاتی عدالت میں مولانا مودودی کے تیسرے بیان کے اقتباسات۔

ہمیں امید ہے کہ اس شکل میں کتاب کی جامیعت اور افادات میں اضافہ ہو جائے گا اور قادریانی مسئلہ کو سمجھنے میں آسانی ہو گی۔

اگر اس کتاب کے ساتھ ہماری کتاب "ثتم نبوت" مصنفہ مولانا سید ابوالاعلیٰ مودودی (جو علیحدہ طبع کیا گیا ہے) کا مطالعہ کیا جائے تو قادریانیت کے ہر پہلو سے پوری واقفیت حاصل ہو جائے گی۔

جو حضرات اس سے زیادہ تفصیلات کے خواہاں ہوں ان کو ہم اپنی کتاب " قادریانی مسئلہ اور اس کے سیاسی، دینی اور تمدنی پہلو" مصنفہ مولانا سید ابوالاعلیٰ مودودی کے مطالعہ کا مشورہ دیتے ہیں۔ و ماتوفیقی الابالله العلی العظیم۔

بیان مدد

نیچنگ ڈائریکٹر

لاہور۔ ۱۳ جمادی الاول ۱۳۸۷ھ

اسلاک ہیلی کیشنر (پرائیوریت) لیٹل،

مطابق ۱۲ اگست ۱۹۶۷ء

لاہور (پاکستان)



## دیباچہ

اس مختصر کتابچہ میں وہ تمام دلائل جمع کر دیے گئے ہیں جن کی بنا پر ہم مطالہ کرتے ہیں کہ قادیانیوں کو مسلمانوں سے الگ ایک اقلیت قرار دیا جائے۔ اس کے ساتھ ان تمام اعتراضات اور عذرات کا جواب بھی دیا گیا ہے جو اس مطالبے کے خلاف مختلف طقوں سے پیش کئے جاتے ہیں۔

جمهوری نظام کا یہ مسلم قاعدہ ہے کہ یا تو دلیل سے بات مانو یا دلیل سے مناو۔ محض طاقت کے مل پر ایک معقول و مدلل بات کو رد کر دینا جموروت نہیں ہے۔ اس لئے ہم مطالبہ کرتے ہیں کہ ملک کے آئین ساز حضرات یا تو دلیل سے ہماری بات مانیں، یا نہیں تو سامنے آ کر اپنے وہ دلائل پیش کریں جن کی بنا پر وہ ہماری اس بات کو نہیں مانتے۔ محض اس بھروسے پر کہ مجلسی آئین ساز میں انہیں اکثریت حاصل ہے اگر وہ ایک معقول عوای مطالبے کو بلا دلیل رد کریں گے تو یہ ان کے اپنے ہی حق میں نقصان دہ ہو گا۔ عوای مطالبہ آخر کار پورا ہو کری رہے گا۔

ابوالاعلیٰ مودودی

## قادیانی مسئلہ

گذشتہ ماہ جنوری ۱۹۵۳ء میں پاکستان کے ۳۳ سربرا آورده علماء نے تازہ دستوری سفارشات پر غور و خوض کر کے جو اصلاحات اور جو ای تجویز مرتب کی ہیں ان میں سے ایک اہم تجویز یہ بھی ہے کہ ان تمام لوگوں کو جو مرتضیٰ غلام احمد صاحب قادیانی کو اپنا نام بھی پیشو امانتے ہیں، ایک جد اگانہ اقلیت قرار دیا جائے اور ان کے لئے پنجاب سے مرکزی اسٹبلی میں ایک نشست مخصوص کر دی جائے۔ جہاں تک علماء کی دوسری تجویز کا تعلق ہے، ان کی معقولیت تو اتنی واضح ہے کہ علماء کے مخالفین کو بھی ان پر کچھ کہنے کی ہست نہ ہو سکی اور اگر انہوں نے کچھ کہا بھی تو وہ جگر سوختہ کے دھوئیں سے زیادہ نہ ہتا جس کا ملک کے پڑھے لکھے اور ذی فہم لوگوں کی نگاہ میں کوئی وزن نہیں ہو سکتا لیکن اس خاص تجویز کے بارے میں ہم محسوس کرتے ہیں کہ قادیانی مسئلے کا بہترین حل ہونے کے باوجود، تعلیم یافتہ لوگوں کی ایک کثیر تعداد ابھی تک اس کی صحت و معقولیت کی قائل نہیں ہو سکی ہے، اور پنجاب و بہاول پور کے ماسوا اور دوسرے علاقوں، خصوصاً بہگان میں، ابھی عوام الناس بھی پوری طرح اس کا وزن محسوس نہیں کر رہے ہیں۔ اس لئے ہم چاہتے ہیں کہ ان صفات میں پوری وضاحت کے ساتھ وہ دلائل بیان کر دیں جن کی بنابر علماء نے بالاتفاق یہ تجویز پیش کی ہے۔

### ختم نبوت کی نئی تفسیر

واقعہ یہ ہے کہ قادیانیوں کا مسلمانوں سے الگ ایک امت ہونا اس پوزیشن کا ایک لازمی مخفی نتیجہ ہے جو انہوں نے خود اختیار کی ہے۔ وہ اسباب ان کے اپنے ہی

پیدا کر دہ ہیں جو انہیں مسلمانوں سے کاٹ کر ایک جدا گانہ ملت بنادیتے ہیں۔

پہلی چیز جو انہیں مسلمانوں سے جدا کرتی ہے وہ ختم نبوت کی نبی تفسیر ہے جو انہوں نے مسلمانوں کی متفق علیہ تفسیر سے ہٹ کر اختیار کی۔ سازھے تیرہ سو سال سے تمام مسلمان بالاتفاق یہ مانتے رہے ہیں اور آج بھی یہی مانتے ہیں کہ سیدنا محمد ﷺ تعالیٰ کے آخری نبی ہیں اور آپ کے بعد اب کوئی نبی مبouth ہونے والا نہیں ہے۔ ختم نبوت کے متعلق قرآن مجید کی تصریح کا یہی مطلب صحابہ کرام رضی اللہ عنہم نے سمجھا تھا اور اسی لئے انہوں نے ہر اس شخص کے خلاف جنگ کی جس نے حضور ﷺ کے بعد دعوائے نبوت کیا۔ پھر یہی مطلب بعد کے ہر دور میں تمام مسلمان سمجھتے رہے جس کی بنا پر مسلمانوں نے اپنے درمیان کبھی کسی ایسے شخص کو برداشت نہیں کیا جس نے نبوت کا دعویٰ کیا ہو۔ لیکن قادریانی حضرات نے تاریخ میں پہلی مرتبہ ”خاتم النبین“ کی یہ نزالی تفسیر کی کہ نبی ﷺ ”نبیوں کی مر“ ہیں اور اس کا مطلب یہ بیان کیا کہ حضور ﷺ کے بعد اب جو بھی نبی آئے گا اس کی نبوت آپ کی مر تصدیق لگ کر مصدقہ ہو گی۔

اس کے ثبوت میں قادریانی لزیچہ کی بخترت عبارتوں کا حوالہ دیا جاسکتا ہے، مگر ہم

صرف تین حوالوں پر اتفاق کرتے ہیں:

”خاتم النبین“ کے بارے میں حضرت مسیح موعودؑ نے فرمایا کہ خاتم النبین

کے معنی یہ ہیں کہ آپ ﷺ کی مر کے بغیر کسی کی نبوت کی تصدیق نہیں ہو سکتی۔ جب مر لگ جاتی ہے تو وہ کانفڑ سند ہو جاتا ہے اور مصدقہ سمجھا جاتا ہے۔ اسی طرح آخرت ﷺ کی مراد تصدیق

جس نبوت پر نہ ہو وہ سمجھ نہیں ہے۔

ملفوظات احمدیہ مرتبہ محمد منظور الہی صاحب قادریانی، حصہ پنجم ص (۲۹۰)

”ہمیں اس سے انکار نہیں کہ رسول کریم ﷺ خاتم النبین ہیں  
مگر ختم کے معنی وہ نہیں جو ”احسان“ کا سواد اعظم سمجھتا ہے اور جو  
رسول کریم ﷺ کی شان اعلیٰ و ارفع کے سراسر خلاف ہے کہ آپ  
نے نبوت کی نعمت عظیٰ سے اپنی امت کو محروم کر دیا۔ بلکہ یہ ہیں کہ  
آپ نبیوں کی میریں۔ اب وہی نبی ہو گا جس کی آپ ﷺ تصدیق  
کریں گے..... انہی مسنوں میں ہم رسول کریم ﷺ کو خاتم النبین  
سمجھتے ہیں۔“

(الفضل، قادریان، مورخ ۲۲ ستمبر ۱۹۳۹ء)

”خاتم میر کو کہتے ہیں۔ جب نبی کریم ﷺ مرحوم ہوئے تو اگر ان کی  
امت میں کسی قسم کا نبی نہیں ہو گا تو وہ میر کس طرح ہوئے یا میر کس پر  
لگے گی؟“

(الفضل قادریان، مورخ ۲۲ مئی ۱۹۲۲ء)

تفیر کا یہ اختلاف صرف ایک لفظ کی تاویل و تفسیر تک محدود نہ رہا بلکہ  
 قادریوں نے آگے بڑھ کر صاف اعلان کر دیا کہ نبی ﷺ کے بعد ایک نہیں،  
ہزاروں نبی آئکتے ہیں۔ یہ بھی ان کے اپنے واضح بیانات سے ثابت ہے جن میں  
سے صرف چند کو ہم یہاں نقل کرتے ہیں:

”یہ بات بالکل روز روشن کی طرح ثابت ہے کہ آنحضرت ﷺ  
کے بعد نبوت کا دروازہ کھلا ہے۔“

حقیقت: النبوت مصنفہ مرحوم احمد صاحب ظیف قادریان، ص ۲۲۸

”انہوں نے (یعنی مسلمانوں نے) یہ سمجھ لیا ہے کہ خدا کے

خزانے فتح ہو گئے..... ان کا یہ سمجھنا خدا تعالیٰ کی..... قدر کوئی نہ سمجھنے کی وجہ سے ہے، ورنہ ایک نبی کیا میں تو کہتا ہوں ہزاروں نبی ہوں گے۔

(انوار خلافت، مصنفہ مرزا بشیر الدین محمود احمد صاحب۔ ص ۶۲)

”اگر میری گردن کے ونوں طرف تکوar بھی رکھ دی جائے اور مجھے کہا جائے کہ تم یہ کو کہ آنحضرت ﷺ کے بعد کوئی نبی نہیں آئے گا تو میں اسے ضرور کوں گا کہ تو جھوٹا ہے، کذاب ہے، آپ کے بعد نبی آئکتے ہیں اور ضرور آئکتے ہیں۔“

(انوار خلافت ص ۶۵)

### مرزا غلام احمد صاحب کا دعوائے نبوت

اس طرح نبوت کا دروازہ کھول کر مرزا غلام احمد صاحب نے خود اپنی نبوت کا دعوئی کیا اور قادریانی گروہ نے ان کو حقیقی معنوں میں نبی تسلیم کیا۔ اس کے ثبوت میں قادریانی حضرات کی بے شمار مستند تحریرات میں سے چند یہ ہیں:

”اور مسیح موعود (یعنی مرزا غلام احمد صاحب“ نے بھی اپنی کتابوں میں اپنے دعوائے رسالت و نبوت کو بڑی صراحةٰ کے ساتھ بیان کیا ہے جیسا کہ آپ لکھتے ہیں کہ ”ہمارا دعویٰ ہے کہ ہم رسول اور نبی ہیں۔“

(دیکھو بدر، ۵ مارچ ۱۹۰۸)

یا جیسا کہ آپ نے لکھا ہے کہ ”میں خدا کے حکم کے موافق نبی ہوں اگر میں اس سے انکار کروں تو میرا آگناہ ہو گا۔ اور جس حالت میں

خدا میرا نام نبی رکھتا ہے تو میں کیوں نکراس سے انکار کر سکتا ہوں۔ میں اس پر قائم ہوں اس وقت تک کہ اس دنیا سے گذر جاؤں۔“

(دیکھو خط حضرت مسیح موعودؑ طرف ایڈیٹر اخبار عام لاہور)

یہ خط حضرت مسیح موعودؑ نے اپنی وفات سے صرف تین دن پہلے یعنی ۲۳ مئی ۱۹۰۸ء کو لکھا اور آپ کے یوم وصال ۲۶ مئی ۱۹۰۸ء کو اخبار عام میں شائع ہوا۔  
کفر۔ الفصل صحفہ صاحب زادہ شیراحمد صاحب قادریانی۔ مندرجہ روایوں آف ریلیزز۔ نمبر (۱۱۰، جلد ۱۳، صفحہ ۱۱۰)

”پس شریعت اسلامی نبی کے جو معنی کرتی ہے اس کے معنی سے حضرت صاحب (یعنی مرتضیٰ غلام احمد صاحب) ہرگز مجازی نبی نہیں ہیں بلکہ حقیقی نبی ہیں۔“

(حقیقتہ النبوت، صحفہ مرتضیٰ شیر الدین محمود احمد صاحب خلیفہ قادریان ص ۱۷۳)

### دعاۓ نبوت کے لازمی نتائج

نبوت کے دعوے کا لازمی نتیجہ یہ ہے کہ جو شخص بھی اس نبوت پر ایمان نہ لائے وہ کافر قرار دیا جائے۔ چنانچہ قادریانیوں نے یہی کیا۔ وہ ان تمام مسلمانوں کو اپنی تحریر و تقریر میں علانیہ کافر قرار دیتے ہیں جو مرتضیٰ غلام احمد صاحب کو نبی نہیں مانتے۔ اس کے ثبوت میں ان کی چند صریح عبارتیں یہ ہیں:

”کل مسلمان جو حضرت مسیح موعودؑ کی بیعت میں شامل نہیں ہوئے، خواہ انہوں نے حضرت مسیح موعود کا نام بھی نہیں سناء، وہ کافر اور دائرۃ اسلام سے خارج ہیں۔“

(آنینہ صداقت صحفہ مرتضیٰ شیر الدین محمود احمد صاحب خلیفہ قادریان ص ۳۵)

ہر ایک ایسا شخص جو موسیٰ کو مانتا ہے مگر عیسیٰ کو نہیں مانتا یا عیسیٰ کو  
مانتا ہے مگر محمد ﷺ کو نہیں مانتا یا محمد ﷺ کو مانتا ہے مگر صحیح موعود کو  
نہیں مانتا۔ وہ نہ صرف کافر بلکہ پاک کافر اور دائرہ اسلام سے خارج  
ہے۔ **کلمۃ الفضل**، مصنفہ صاحب زادہ بشیر احمد صاحب  
قادیانی، مندرجہ روایوی آف رسیلجز (ص ۱۱۰)

ہم چونکہ مرزا صاحب کو نبی مانتے ہیں اور غیر احمدی آپ کو نبی  
نہیں مانتے اس لئے قرآن کریم کی تعلیم کے مطابق کہ کسی نبی کا انکار  
بھی کفر ہے غیر احمدی کافر ہیں۔

”بیان مرزا بشیر الدین محمود احمد صاحب با جلاس سب صحیح عدالت گور دا سپور، مندرجہ اخبار  
(الفضل سورہ ۲۹/ ۲۹ جون ۱۹۲۲)

### قادیانیوں کا مسلمانوں سے جدا نہ ہب

وہ صرف یہی نہیں کہتے کہ مسلمانوں سے ان کا اختلاف محض مرزا صاحب کی  
نبوت کے معاملے میں ہے، بلکہ وہ کہتے ہیں کہ ہمارا خدا، ہمارا اسلام، ہمارا قرآن، ہماری  
نماز، ہمارا روزہ، غرض ہماری ہر چیز مسلمانوں سے الگ ہے۔ ۱۹۱۷ء کے الفضل  
میں خلیفہ صاحب کی ایک تقریر ”طلباء کو نصائح“ کے عنوان سے شائع ہوئی تھی جس میں  
انہوں نے اپنی جماعت کے طلبہ کو خطاب کرتے ہوئے یہ بتایا تھا کہ احمدیوں اور غیر  
احمدیوں کے درمیان کیا اختلاف ہے۔ اس میں وہ فرماتے ہیں:

”ورنہ حضرت صحیح موعود نے تو فرمایا ہے کہ ان کا (یعنی مسلمانوں  
کا) اسلام اور ہے اور ہمارا اور، ان کا خدا اور ہے اور ہمارا اور، ہمارا  
حج اور ہے ان کا حج اور، اسی طرح ان سے ہربات میں اختلاف ہے۔

۳۰ جولائی ۱۹۳۱ء کے الفضل میں خلیفہ صاحب کی ایک اور تقریر شائع ہوئی ہے جس میں وہ اس بحث کا ذکر کرتے ہیں جو مرتضیٰ غلام احمد صاحب کی زندگی میں اس مسئلے پر چھڑگی تھی کہ احمدیوں کو اپنا ایک مستقل مدرسہ دینیات قائم کرنا چاہیے یا نہیں۔ اس وقت ایک گروہ کی رائے یہ تھی کہ نہیں کرنا چاہئے، اور ان کی دلیل یہ تھی کہ ”ہم میں اور دوسرے مسلمانوں میں چند مسائل کا اختلاف ہے، ان مسائل کو حضرت مسیح موعودؑ نے حل کر دیا ہے اور ان کے دلائل بتا دیئے ہیں، باقی باقی دوسرے مدرسے سے سیکھی جاسکتی ہیں۔“ دوسرا گروہ اس کے بر عکس رائے رکھتا تھا۔ اس دوران میں مرتضیٰ غلام احمد صاحب آگئے اور انہوں نے یہ ماجرا سن کر اپنا فیصلہ دیا۔ اس کے نیچے کو خلیفہ صاحب ان الفاظ میں نقل کرتے ہیں:

”یہ غلط ہے کہ دوسرے لوگوں سے ہمارا اختلاف صرف وفات مسیح یا اور چند مسائل میں ہے۔ آپ نے فرمایا اللہ تعالیٰ کی ذات، رسول کریم ﷺ، قرآن، نماز، روزہ، حج، زکوٰۃ، غرض آپ نے تفصیل سے بتایا کہ ایک ایک چیز میں ان سے ہمیں اختلاف ہے۔“

### نئے نہ ہب کے نتائج

اس ہمہ گیر اختلاف کو اس کے آخر منطقی نتائج تک بھی قادیانیوں نے خود ہی پہنچا دیا اور مسلمانوں سے تمام تعلقات مقطوع کر کے ایک الگ امت کی حیثیت سے اپنی اجتماعی تنظیم کر لی۔ اس کی شادت قادیانیوں کی اپنی تحریرات سے ہمیں یہ ملتی ہے:

”حضرت مسیح موعود نے تھنی سے تاکید فرمائی ہے کہ کسی احمدی کو غیر احمدی کے پیچھے نماز نہیں پڑھنی چاہئے۔ باہر سے لوگ اس کے متعلق بار بار پوچھتے ہیں۔ میں کہتا ہوں تم تھنی دفعہ بھی پوچھو گے اتنی

دفعہ ۱۱ میں یہی جواب دوں گا کہ غیر احمدی کے پیچے نماز پڑھنی جائز نہیں، جائز نہیں، جائز نہیں۔ (انوار خلافت، مصنفہ مرزا بشیر الدین محمود احمد صاحب خلیفہ قادریان۔ ص ۸۹)

ہمارا یہ فرض ہے کہ ہم غیر احمدیوں کو مسلمان نہ سمجھیں اور ان کے پیچے نماز نہ پڑھیں کیونکہ ہمارے نزدیک وہ خدا تعالیٰ کے ایک نبی کے منکر ہیں۔

(انوار خلافت۔ ص ۹۰)

”اگر کسی غیر احمدی کا چھوٹا پچھہ مرجائے تو اس کا جنازہ کیوں نہ پڑھا جائے، وہ تو مسیح موعود کا منکر نہیں؟ میں یہ سوال کرنے والے سے پوچھتا ہوں کہ اگر یہ بات درست ہے تو پھر ہندوؤں اور عیسائیوں کے بچوں کا جنازہ کیوں نہیں پڑھا جاتا؟..... غیر احمدی کا پچھہ بھی غیر احمدی ہوا، اس لئے اس کا جنازہ بھی نہیں پڑھنا چاہئے۔“

(انوار خلافت۔ ص ۹۳)

حضرت مسیح موعود نے اس احمدی پر سخت ناراضگی کا اظہار کیا ہے جو اپنی لڑکی غیر احمدی کو دے۔ آپ سے ایک شخص نے بار بار پوچھا اور کہی قسم کی مجبوریوں کو پیش کیا لیکن آپ نے اس کو یہی فرمایا کہ لڑکی کو بخانے رکھو لیکن غیر احمدیوں میں نہ دو۔ آپ کی وفات کے بعد اس نے غیر احمدیوں کو لڑکی دے دی تو حضرت خلیفہ اول نے اس کو احمدیوں کی امامت سے ہٹا دیا اور جماعت سے خارج کر دیا اور اپنی خلافت کے چھ سالوں میں اس کی توبہ قبول نہ کی باوجود یہ کہ وہ بار بار

توبہ کرتا رہا۔

(أوارخلافت۔ ص ۹۳-۹۴)

حضرت مسیح موعود نے غیر احمدیوں کے ساتھ صرف وہی سلوک جائز رکھا ہے جو نبی کریم نے عیسائیوں کے ساتھ کیا۔ غیر احمدیوں سے ہماری نمازیں الگ کی گئیں، ان کو لڑکیاں دینا حرام قرار دیا گیا، ان کے جنازے پڑھنے سے روکا گیا۔ اب باقی کیا رہ گیا جو ہم ان کے ساتھ مل کر کر سکتے ہیں؟ دو قسم کے تعلقات ہوتے ہیں۔ ایک دینی، دوسرے دینی۔ دینی تعلق کا سب سے بڑا ذریعہ عبادت کا اکٹھا ہوتا ہے۔ اور دینی تعلق کا بھاری ذریعہ رشتہ و ناطہ ہے۔ سو یہ دونوں ہمارے لئے حرام قرار دیئے گئے۔ اگر کو کہ ہم کو ان کی لڑکیاں لینے کی اجازت ہے، تو میں کہتا ہوں نصاریٰ کی لڑکیاں لینے کی بھی اجازت ہے۔ اور اگر یہ کو کہ غیر احمدیوں کو سلام کیوں کہا جاتا ہے، تو اس کا جواب یہ ہے کہ حدیث سے ثابت ہے کہ بعض اوقات نبی کریم نے یہود تک کو سلام کا جواب دیا ہے۔

(کفر۔ الفصل۔ مندرجہ روپیوں آف ریلمیز: ص ۱۲۹)

یہ قطع تعلق صرف تحریر و تقریر ہی تک محدود نہیں ہے بلکہ پاکستان کے لاکھوں آدمی اس بات کے شاہد ہیں کہ قادیانی علما بھی مسلمانوں سے کٹ کر ایک الگ امت بن چکے ہیں۔ نہ وہ ان کے ساتھ نماز کے شریک، نہ جنازے کے، نہ شادی بیاہ کے۔ اب اس کے بعد آخر کون سی معقول وجہ رہ جاتی ہے کہ ان کو اور مسلمانوں کو زبردستی ایک امت میں پاندھ رکھا جائے؟ جو علیحدگی نظریے اور عمل میں فی الواقع رونما ہو چکی ہے

اور پچاس برس سے قائم ہے، آخر اب اسے آئینی طور پر کوئی نہ تسلیم کر لیا جائے؟ حقیقت یہ ہے کہ قادریانی تحریک نے ختم نبوت کی ان حکتوں اور مصلحتوں کو اب تحریب سے ثابت کر دیا ہے جنہیں پسلے مخفی نظری حیثیت سے سمجھنا لوگوں کے لئے مشکل تھا۔ پسلے ایک شخص یہ سوال کر سکتا تھا کہ آخر کیوں محمد عربی ﷺ کی نبوت کے بعد دنیا سے ہیش کے لئے انبیاء کی بعثت کا سلسلہ منقطع کر دیا گیا۔ لیکن اب اس قادریانی تحریب سے عملاً یہ ثابت کر دیا کہ امت مسلمہ کی وحدت اور استحکام کے لئے ایک نبی کی متابعت پر تمام کلمہ گویاں تو حید کو مجمع کر دینا اللہ تعالیٰ کی کتنی بڑی رحمت ہے اور نبی نبی نبوت کے دعوے کس طرح ایک امت کو چاہز کر اس کے اندر مزید اشیں بنا نے اور اس کے اجزاء کو پارہ پارہ کر دینے کے موجب ہوتے ہیں۔ اب اگر یہ تحریک ہماری آنکھیں کھول دے اور ہم اس نبی امت کو مسلمانوں سے کاٹ کر الگ کر دیں تو پھر کسی کو نبوت کا دعویٰ لے کر اٹھنے اور امت مسلمہ کے اندر پھر سے قطع و برید کا سلسلہ شروع کرنے کی ہمت نہ ہوگی ورنہ ہمارے اس ایک قطع و برید کو برداشت کر لینے کے معنی یہ ہوں گے کہ ہم ایسے ہی دوسرے بہت سے حوصلہ مندوں کی ہمت افزائی کر رہے ہیں۔ ہمارا آج کا تحمل کل دوسروں کے لئے نظیر بن جائے گا اور معاملہ ایک قطع و برید پر ختم نہ ہو گا۔ بلکہ آئے دن ہمارے معاشرے کو نبی نبی پر آگنگیوں کے خطرے سے دوچار ہونا پڑے گا۔

### قادریوں کو علیحدہ امت قرار دینے کا مطالبہ

یہ ہے وہ اصل دلیل جس کی بنا پر ہم قادریوں کو مسلمانوں سے الگ ایک اقلیت قرار دینے کا مطالبہ کرتے ہیں۔ اس دلیل کا کوئی معقول جواب کسی کے پاس نہیں ہے۔ مگر سامنے سے مقابلہ کرنے کے بجائے چند دوسرے سوالات چھیڑے جاتے

ہیں جو براہ راست نفسِ معاملہ سے منقطع سیں ہیں۔ مثلاً کہا جاتا ہے:۔ کہ مسلمانوں میں اس سے پہلے بھی مختلف گروہ ایک دوسرے کی تغییر کرتے رہے ہیں اور آج بھی کر رہے ہیں اگر اسی طرح ایک ایک کی تغییر پر دوسرے کو امت سے کاٹ دینے کا سلسلہ شروع کر دیا جائے تو سرے سے کوئی امت مسلمہ باقی ہی نہ رہے گی۔

یہ بھی کہا جاتا ہے کہ مسلمانوں میں قادریانیوں کے علاوہ چند اور گروہ بھی ایسے موجود ہیں جو نہ صرف بنیادی عقائد میں سواد اعظم سے گہرا اختلاف رکھتے ہیں۔ بلکہ علاوہ انہوں نے اپنی اجتماعی شیرازہ بندی مسلمانوں سے الگ کر رکھی ہے اور قادریانیوں کی طرح وہ بھی سارے نہ ہی و معاشرتی تعلقات مسلمانوں سے منقطع کئے ہوئے ہیں۔ پھر کیا ان سب کو بھی امت سے کاٹ پھینکا جائے گا؟ یا یہ معاملہ کسی خاص ضد کی وجہ سے صرف قادریانیوں کے ساتھ کیا جا رہا ہے؟ آخر قادریانیوں کا وہ خاص قصور کیا ہے۔ جس کی بنا پر اس طرح کے دوسرے گروہوں کو چھوڑ کر خصوصیت کے ساتھ انہی کو الگ کرنے کے لئے اتنا اصرار کیا جاتا ہے۔

یہ بھی کہا جاتا ہے کہ عیحدگی کا مطالبہ تو اقلیت کیا کرتی ہے، مگر یہ عجیب ماجرا ہے کہ آج اکثریت کی طرف سے اقلیت کو الگ کرنے کا مطالبہ کیا جا رہا ہے حالانکہ اقلیت اس کے ساتھ رہنے پر مصروف ہے۔

بعض لوگوں کے ذہن پر یہ خیال بھی مسلط ہے کہ قادری حضرات ابتداء سے عیسائیوں، آریہ سماجیوں اور دوسرے جملہ آوروں کے مقابلے میں اسلام کی مدافعت کرتے رہے ہیں اور دنیا بھر میں وہ اسلام کی تبلیغ کرتے رہے ہیں۔ ان کے ساتھ یہ سلوک زیبائیں ہے۔

اور آخر میں اب یہ بات بھی ہوئے معتبر ذرائع سے سننے میں آئی ہے کہ

قادیانیوں کے خلاف یہ قدم اٹھانا ہمارے ذمہ دار ان حکومت کے نزدیک پاکستان کے لئے سیاسی حیثیت سے بہت نقصان دہ ہے۔ کیونکہ ان کی رائے میں قادیانی وزیر خارجہ کا ذاتی اثر انگلستان اور امریکہ میں بہت زیادہ ہے اور ہم کو ان ملکوں سے جو کچھ بھی مل سکتا ہے ان ہی کے توسط سے مل سکتا ہے۔

### ذمہ دار ان حکومت کا روایہ

آخری بات چونکہ ذرا منحصر ہے اس لئے پہلے ہم اسی کا جواب دیں گے۔ پھر دوسرے سوالات پر بحث کریں گے۔

اگر یہ واقعہ ہے کہ ہمارے ذمہ دار ان حکومت یہی خیال رکھتے ہیں تو ہمارے نزدیک ایسے کوڑ مغزا اور کندہ ہن لوگوں کی قیادت سے یہ ملک بھتی جلدی نجات پا جائے اتنا ہی بہتر ہے۔ جو لوگ ایک ملک کی قست کو کسی ایک شخص یا چند اشخاص پر منحصر بھجتے ہیں وہ ہرگز اس لائق نہیں ہیں کہ ایک لمحہ کے لئے بھی پاکستان کی زمام کاران کے ہاتھ میں رہنے والی جائے۔ انگلستان اور امریکہ میں کوئی سیاسی مدد راتا احتق نہیں ہو سکتا کہ وہ آٹھ کروڑ کی آبادی رکھنے والے ایک عظیم ایشان ملک اور اس کے زرائع و وسائل اور اس کے جغرافی ملک و قوع کا وزن محسوس کرنے کے بجائے صرف ایک شخص کا وزن محسوس کرے، اور اس ملک کے ساتھ جو کچھ بھی معاملہ کرے اس شخص کی خاطر کرے، اور اس شخص کے ہنستی پورے ملک سے اس لئے روٹھ جائے کہ تم نے اسی ایک آدمی کو ہنار دیا جس کے پاس خاطر سے ہم تمیں "روٹی کپڑا" دے رہے تھے ایہ احتمانہ بات اگر انگلستان اور امریکہ کے لوگ سن پائیں تو وہ ہمارے "مدبرین عظام" کی عقل و خرد پر بے اختیار نہ پڑیں گے اور انہیں سخت حریت ہو گی کہ ایسے ایسے طفلی مکتب اس بد قسم ملک کے سربراہ کا رہنے ہوئے ہیں جنہیں اتنی موٹی سی بات بھی

معلوم نہیں ہے کہ باہر کی دنیا میں قادری و زیر خارجہ کو جو کچھ بھی اہمیت حاصل ہے پاکستان کا نمائندہ ہونے کی وجہ سے ہے نہ کہ پاکستان کی اہمیت اس خاص وزیر خارجہ کے طفیل۔

اب ہم اور پر کے سوالات میں سے ایک ایک کو لے کر سلسلہ وار ان کا جواب دیتے ہیں۔

### مسلمانوں میں شغلِ تکفیر

بلاشبہ مسلمانوں میں یہ ایک بیماری پائی جاتی ہے کہ ان کے مختلف گروہ ایک دوسرے کی تکفیر کرتے رہے ہیں اور اب بھی بعض گروہوں کا یہ شغلِ نامبارک جاری ہے۔ لیکن اس کو جنت بنا کر قادری گروہ کو امتِ مسلمہ میں شامل رکھنا کئی وجہ سے غلط ہے۔

اولاً، اس شغلِ تکفیر کی بعض غلط اور بری مثالوں کو پیش کر کے یہ کلی حکم نہیں لگایا جاسکتا کہ تکفیر یہ شغل ہی ہوتی ہے اور سرے سے کسی بات پر کسی کی تکفیر ہونی ہی نہ چاہئے۔ فروعات کے ذرا ذرا سے اخلاقات پر تکفیر کر دینا اگر ایک غلط حرکت ہے تو اسی طرح دین کی بنیادی حقیقوں سے کھلے کھلے انحراف پر تکفیر نہ کرنا بھی خت غلطی ہے۔ جو لوگ بعض علماء کی بے جا تکفیر بازی سے یہ نتیجہ نکالنا چاہتے ہیں کہ ہر قسم کی تکفیر سرے سے ہی بے جا ہے ان سے ہم پوچھتے ہیں کہ کیا ہر شخص ہر حال میں مسلمان ہی رہتا ہے خواہ وہ خدا تی کا دعویٰ کر بیٹھے یا نبوت کا دعیٰ ہو یا اسلام کے بنیادی عقائد سے صریحاً منحرف ہو جائے؟۔

ہانیا، مسلمانوں کے جن گروہوں کی باہمی تکفیر بازی کو آج جنت بنا یا جارہا ہے۔ ان کے سر بر آور دہ علماء ابھی کراچی میں سب کے سامنے جمع ہوئے تھے اور انہوں

نے بالاتفاق اسلامی حکومت کے اصول مرتب کئے تھے۔ ظاہر ہے کہ انہوں نے ایک دوسرے کو مسلمان سمجھتے ہوئے ہی یہ کام کیا۔ اس سے بڑھ کر اس بات کا ثبوت اور کیا ہو سکتا ہے کہ ایک دوسرے کے بعض عقائد کو کافر انہ عقائد کہنے اور سمجھنے کے باوجود ایک دوسرے کو خارج از دائرہ اسلام نہ کہتے ہیں اور نہ سمجھتے ہیں؟ لہذا یہ اندیشہ بالکل فرضی ہے کہ قادیانیوں کو الگ کرنے کے بعد مختلف گروہوں کو امت سے کاٹ پھینکنے کا ایک سلسلہ چل پڑے گا۔

ثالثاً، قادیانیوں کی مکفیر کا معاملہ دوسرے گروہوں کی باہمی مکفیر بازی سے بالکل مختلف نویت رکھتا ہے۔ قادیانی ایک نئی نبوت لے کر اٹھے ہیں جو لازماً ان تمام لوگوں کو ایک امت بناتی ہے جو اس نبوت پر ایمان لے آئیں اور ان تمام لوگوں کو کافر بنا دیتی ہے جو اس پر ایمان نہ لائیں۔ اسی بنا پر قادیانی تمام مسلمانوں کی مکفیر پر تفقی ہیں اور تمام مسلمان ان کی مکفیر پر تفقی۔ ظاہر ہے کہ یہ ایک بہت بڑا بنیادی اختلاف ہے جس کو مسلمانوں کے باہمی فروعی اختلافات پر قیاس نہیں کیا جاسکتا۔

### مسلمانوں میں دوسرے فرقے

بلاشبہ مسلمانوں میں قادیانیوں کے علاوہ بعض اور گروہ بھی ایسے موجود ہیں جو اسلام کی بنیادی حقیتوں میں مسلمانوں سے اختلاف رکھتے ہیں اور نہ ہی معاشرتی تعلقات منقطع کر کے اپنی جداگانہ تنظیم کر چکے ہیں۔ لیکن چند وجوہ ایسے ہیں جن کی بنا پر ان کا معاملہ قادیانیوں سے بالکل مختلف ہے۔

وہ مسلمانوں سے کٹ کر بس الگ تھلگ ہو بیٹھے ہیں۔ ان کی مثال المی ہے جیسے چند چھوٹی چھوٹی چنائیں ہوں جو سرحد پر پڑی ہوئی ہوں۔ اس لئے ان کے وجود پر صبر کیا جاسکتا ہے۔ لیکن قادیانی مسلمانوں کے اندر مسلمان بن کر گھستے ہیں، اسلام کے نام سے

اپنے مسلک کی اشاعت کرتے ہیں، مناظرہ بازی اور جارحانہ تبلیغ کرتے پھرتے ہیں اور مسلم معاشرے کے اجزاء کو توڑ توڑ کر اپنے جد اگانہ معاشرے میں شامل کرنے کی مسلسل کوشش کر رہے ہیں۔ ان کی بدولت مسلم معاشرے میں اختلال و انتشار کا ایک مستقل فتنہ بڑا ہے جس کی وجہ سے ان کے معاملے میں ہمارے لئے وہ صبر ممکن نہیں ہے۔ جو دوسرا گروہوں کے معاملے میں کیا جا سکتا ہے۔

ان گروہوں کا مسئلہ ہمارے لئے صرف ایک دینیاتی مسئلہ ہے کہ آیا اپنے مخصوص عقائد کی بنا پر وہ اسلام کے پیرو سمجھے جاسکتے ہیں یا نہیں۔ اگر بالفرض وہ اسلام کے پیرو نہ بھی مانے جائیں تو جس مجدد کی حالت میں وہ ہیں اس کی وجہ سے ان کا مسلمانوں میں شامل رہتا ہمارے لئے نہ خطرہ ایمان ہے اور نہ کوئی معاشرتی، معاشری یا سیاسی مسئلہ ہی پیدا کرتا ہے۔ لیکن مسلمانوں میں قادیانی مسلم کی مسلسل تبلیغ ایک طرف لاکھوں ناد اتف دین مسلمانوں کے لئے ایمان کا خطروہ بھی ہوئی ہے۔ اور دوسری طرف جس خاندان میں بھی ان کی یہ تبلیغ کارگر ہو جاتی ہے وہاں فوراً ایک معاشرتی مسئلہ پیدا ہو جاتا ہے۔ کہیں شوہر اور بیوی میں جدائی پڑ رہی ہے، کہیں باپ اور بیٹے ایک دوسرے سے کٹ رہے ہیں، اور کہیں بھائی اور بھائی کے درمیان شادی و غم کی شرکت تک کے تعلقات منقطع ہو رہے ہیں، اس پر مزید یہ کہ قادیانیوں کی جگہ بندی سرکاری دفتروں میں، تجارت میں، صنعت میں، زراعت میں، غرض زندگی کے ہر میدان میں مسلمانوں کے خلاف نبرد آزمائے جس سے معاشرتی مسئلے کے علاوہ اور دوسرے مسائل بھی پیدا ہو رہے ہیں۔

### قادیانیوں کے سیاسی عزائم

پھر دوسرے گروہوں کے کوئی ایسے سیاسی رجحانات نہیں ہیں جو ہمارے لئے

کسی حیثیت سے خطرناک ہوں اور ہمیں مجبور کرتے ہوں کہ ہم فوراً ان کے مسئلے کو حل کرنے کی فکر کریں۔ لیکن قادیانیوں کے اندر بعض ایسے خطرناک سیاسی رجحانات پائے جاتے ہیں جن سے کسی طرح آنکھیں بند نہیں کی جاسکتیں۔

ان کو ابتداء سے یہ احساس رہا ہے کہ ایک نئی نبوت کا دعویٰ لے کر جو شخص یا گروہ اٹھے اس کا کسی آزاد و با اختیار مسلم سوسائٹی کے اندر پہنچنا مشکل ہے۔ وہ مسلم قوم کے مزاج سے واقف ہیں کہ وہ بُلغا ایسے دعووں سے تغیر ہے جو ماننے اور نہ ماننے والوں کے درمیان کفر و اسلام کی تفہیق کر کے نظام دین کو اور اسلامی معاشرے کے نظام کو درہم برہم کرتے ہوں وہ مسلمانوں کی تاریخ سے واقف ہیں کہ صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کے دور سے لے کر آج تک اس طرح کے مدعاوں کے ساتھ کیا سلوک کیا جاتا رہا ہے۔ انہیں خوب معلوم ہے کہ جہاں حکومت مسلمانوں کے اپنے ہاتھ میں ہو وہاں نئی نبوت کے چراغ نہ کبھی جلنے دیئے گئے ہیں اور نہ آئندہ کبھی امید کی جاسکتی ہے کہ جلنے دیئے جائیں گے۔ وہ اچھی طرح جانتے ہیں کہ صرف ایک غیر مسلم حکومت ہی میں آدمی کو یہ آزادی مل سکتی ہے کہ حکومت کو اپنی وفاداری و خدمت گزاری کا پورا اطمینان دلانے کے بعد مذہب کے دائرے میں جو دعویٰ چاہے کرے اور مسلمانوں کے دین، ایمان اور معاشرے میں جیسے قتنے چاہے اخたار ہے۔ اس لئے وہ ہمیشہ اسلام کی حکومت پر کفر کی حکومت کو ترجیح دیتے ہیں۔ اگرچہ ان کی شکار گاہ مسلمان قوم ہی ہے۔ کیونکہ وہ اسلام کے نام پر اپیل کرتے ہیں اور قرآن و حدیث کے اسلوحہ سے کام لیتے ہیں۔ لیکن ان کا مفادیہ مطالبہ کرتا ہے کہ مسلمان قوم ایک کافر اقتدار کے پنچے میں بے بس ہو کر ان کی شکار گاہ بنی رہے اور یہ اس کافر اقتدار کے پکے و فادار بن کر اس کا شکار کرتے رہیں۔ ایک آزاد خود مختار مسلمان قوم ان کے لئے بڑی سُنگلاخ زمین ہے۔ جسے

وہ دل سے پسند نہیں کرتے اور نہیں کر سکتے۔

اس کے ثبوت میں مرزا غلام احمد صاحب اور ان کی جماعت کے بکھر تیا نات میں سے صرف چند کا نقل کر دینا کافی ہے :

”بلکہ اس گورنمنٹ کے ہم پر اس قدر احسان ہیں کہ اگر ہم یہاں سے نکل جائیں تو نہ ہمارا مکہ میں گزارا ہو سکتا ہے اور نہ قطعیتیہ میں تو پھر کس طرح ہو سکتا ہے کہ ہم اس کے برخلاف کوئی خیال اپنے دل میں رکھیں۔“

(ملفوظات احمدیہ جلد اول۔ ص ۱۳۶)

”میں اپنے کام کو نہ مکہ میں اچھی طرح چلا سکتا ہوں نہ مدینہ میں نہ روم میں نہ شام میں نہ ایران میں نہ کامل میں مگر اس گورنمنٹ میں جس کے اقبال کے لئے دعا کرتا ہوں۔“

(تلخی رسالت، مرزا غلام احمد صاحب جلد ششم ص ۹۹)

”یہ تو سوچو کہ اگر تم اس گورنمنٹ کے ساتھ سے باہر نکل جاؤ تو پھر تمہارا نہ کہا کہا کہا ہے۔ ایکی سلطنت کا بھلا نام تو لو جو تمہیں اپنی پناہ میں لے لے گی۔ ہر ایک اسلامی سلطنت تمہیں قتل کرنے کے لئے دانت پیس رہی ہے۔ کیونکہ ان کی نگاہ میں تم کافر اور مرتد نہ ہرچکے ہو۔ سو تم اس خداداد نعمت کی قدر کرو اور تم یقیناً سمجھ لو کہ خدا تعالیٰ نے سلطنت انگریزی تمہاری بھلائی کے لئے ہی اس ملک میں قائم کی ہے اور اگر اس سلطنت پر کوئی آفت آئے تو وہ آفت تمہیں بھی نا بود کر دے گی۔۔۔۔ ذرا کسی اور سلطنت کے ذیر سایہ رہ کر دیکھ لو کہ تم سے

کیا سلوک کیا جاتا ہے۔ سنو، انگریزی سلطنت تمہارے لئے ایک رحمت ہے، تمہارے لئے ایک برکت ہے، اور خدا کی طرف سے تمہاری وہ پڑھے۔ میں تم دل و جان سے اس پر کی قدر کرو، اور ہمارے خلاف جو مسلمان ہیں ہزار ہا درجہ ان سے انگریز بھتر ہیں کیونکہ وہ ہمیں واجب القتل نہیں سمجھتے۔ وہ تمہیں بے عزت نہیں کرنا چاہتے”

(اپنی جماعت کیلئے ضروری فتحت از مرزا غلام احمد صاحب، مندرجہ تبلیغ رسالت جلد دہم۔ ص ۱۲۳)

”ایرانی گورنمنٹ نے جو سلوک مرزا علی محمد باب بانی فرقہ بابیہ اور اس کے بیکس مریدوں کے ساتھ مخفی مذہبی اختلاف کی وجہ سے کیا اور جو ستم اس فرقے پر توڑے گئے وہ ان دانش مندوں پر تخفی نہیں ہیں جو قوموں کی تاریخ پڑھنے کے عادی ہیں۔ اور پھر سلطنت ژرکی نے جو ایک یورپ کی سلطنت کملاتی ہے جو بر تاؤ بماء اللہ بانی فرقہ بابیہ بھائیہ اور اس کے جلاوطن شدہ پیروں سے ۱۸۶۳ء سے لے کر ۱۹۱۲ء تک پہلے قحطانیہ پھر ایڈریانوپل اور بعد ازاں مکہ کے جیل خانے میں کیا وہ بھی دنیا کے اہم واقعات پر اطلاع رکھنے والوں رپو شیدہ نہیں ہے۔ دنیا میں تین ہی بڑی سلطنتیں کملاتی ہیں۔ (۱) اور تینوں نے جو نگہ ولی اور تعصب کا نونہ اس شائگی کے زمانے میں دکھایا وہ احمدی قوم کو یہ یقین دلاتے بغیر نہیں رہ سکا کہ احمدیوں کی آزادی تاج برطانیہ کے ساتھ وابستہ ہے۔۔۔۔۔ لہذا تمام پچے احمدی جو حضرت مرزا صاحب

کو مامور من اللہ اور ایک مقدس انسان تصور کرتے ہیں بدون کسی خوشنام اور چاپلوسی کے دل سے یقین کرتے ہیں کہ برٹش گورنمنٹ ان کے لئے فضل ایزدی اور سایہ رحمت ہے اور اس کی ہستی کو وہ اپنی ہستی خیال کرتے ہیں۔

(الفصل۔ ۱۳۔ ستمبر ۱۹۱۳ء)

یہ عبارات اپنی زبان سے خود کہ رہی ہیں کہ کفار کی غلائی، جو مسلمانوں کے لئے سب سے بڑی مصیبت ہے، مدعیان نبوت اور ان کے پیروؤں کے لئے وہی میں رحمت اور فضل ایزدی ہے، کیونکہ اسی کے زیر سایہ ان لوگوں کو اسلام میں نتی نتی نبوتوں کے فتنے اٹھانے اور مسلم معاشرے کی قطع و برید کرنے کی آزادی حاصل ہو سکتی ہے۔ اور اس کے بر عکس مسلمانوں کی اپنی آزاد حکومت، جو مسلمانوں کے لئے ایک رحمت ہے، ان لوگوں کے لئے وہی ایک آفت ہے کیونکہ با اختیار مسلمان بہر حال اپنے عی دین کی تحریب اور اپنے ہی معاشرے کی قطع و برید کو بخوبی برداشت نہیں کر سکتے۔

### پاکستان میں قادیانی ریاست بنانے کا منصوبہ

اس مستقل رجحان کے علاوہ اب ایک نیا رجحان قادیانی گروہ میں یہ ابھر رہا ہے کہ وہ پاکستان کے اندر ایک قادیانی ریاست کی بنادنا چاہتے ہیں۔ قیام پاکستان کو ابھی پورا ایک سال بھی نہ گزرنے پایا تھا کہ ۲۳ جولائی ۱۹۴۸ء کو قادیانی خلیفہ صاحب نے کوئی میں ایک خطبہ دیا جو ۱۳ اگست کے الفصل میں بائیں الفاظ شائع ہوا ہے۔

”برٹش بلوچستان ..... جواب پاکی بلوچستان ہے ..... کی کل آبادی پانچ یا چھ لاکھ ہے۔ یہ آبادی اگرچہ دوسرے صوبوں کی آبادی سے کم ہے مگر بوجہ ایک یونٹ ہونے کے اسے بہت بڑی اہمیت حاصل

ہے۔ دنیا میں جیسے افراد کی قیمت ہوتی ہے یونٹ کی بھی قیمت ہوتی ہے۔ مثال کے طور پر امریکہ کی کانٹنٹی ٹوٹن ہے۔ وہاں اسٹیشن سینٹ کے لئے اپنے ممبر منتخب کرتے ہیں۔ یہ نہیں دیکھا جاتا کہ کسی اسٹیشن کی آبادی دس کروڑ ہے یا ایک کروڑ ہے۔ سب کی طرف سے برابر ممبر لئے جاتے ہیں۔ غرض پاکی بلوچستان کی آبادی ۵-۶ لاکھ ہے اور اگر ریاستی بلوچستان کو ملایا جائے تو اس کی آبادی ۱۱ لاکھ ہے۔ لیکن چونکہ یہ ایک یونٹ ہے اس لئے اسے بہت بڑی اہمیت حاصل ہے۔ زیادہ آبادی کو تو احمدی بنانا مشکل ہے۔ لیکن تھوڑے آدمیوں کو احمدی بنانا کوئی مشکل نہیں۔ پس جماعت اس طرف اگر پوری توجہ دے تو اس صوبے کو بہت جلدی احمدی بناایا جا سکتا ہے۔۔۔۔۔ یاد رکھو تبلیغ اس وقت تک کامیاب نہیں ہو سکتی جب تک ہماری BASE مضبوط نہ ہو۔ پہلے BASE مضبوط ہو تو پھر تبلیغ پھیلتی ہے۔ بس پہلے اپنی BASE مضبوط کرلو۔ کسی نہ کسی جگہ اپنی BASE بنالو کسی ملک میں ہی بنالو۔۔۔۔۔ اگر ہم سارے صوبے کو احمدی بنا لیں تو کم از کم ایک صوبہ تو ایسا ہو جائے گا جس کو ہم اپنا صوبہ کہ سکیں گے اور یہ بڑی آسانی کے ساتھ ہو سکتا ہے۔۔۔۔۔

یہ تقریر کسی تشریع کی محتاج نہیں ہے۔ سوال یہ ہے کہ دوسرے گروہ جن کی موجودگی کا حوالہ دے کر قادیانیوں کو برداشت کرنے کا ہمیں مشورہ دیا جاتا ہے کیا ان میں سے بھی کوئی ایسا ہے جو اپنے مذہب کے لئے غیر مسلم اقتدار کو مفید سمجھتا ہو، اور مسلم اقتدار قائم ہوتے ہی ریاست کے اندر اپنی ایک ریاست بنانے کی فکر میں لگ گیا

ہو؟ اگر نہیں ہے تو پھر ان کی مثال قادریاں بوس پر کسی چیز کی جاتی ہے؟

## اکثریت کا مطالہ علیحدگی

اب تیرے سوال کو لجھئے، یعنی یہ کہ علیحدگی کا مطالہ تو اقلیتیں کیا کرتی ہیں، یہاں یہ کیسی اٹھی بات ہو رہی ہے کہ اکثریت اس کا مطالہ لے کر اٹھی ہے۔ یہ سوال جو لوگ چھیرتے ہیں، کیا براہ کرم ان میں سے کوئی صاحب کسی سیاہی انگل کی الکی کوئی آئیت پیش کر سکتے ہیں، جس میں یہ قانون کلی بیان کیا گیا ہو کہ علیحدگی کا مطالہ کرنا صرف اقلیتی کے لئے جائز ہے، اکثریت ایسے کسی مطالبے کو پیش کرنے کی حق دار نہیں ہے؟ ہمیں بتایا جائے کہ یہ اصول کہاں لکھا ہے اور کس نے اسے مقرر کیا ہے؟

حقیقت یہ ہے کہ مطالبات ہمیشہ ضرورت کی بنا پر پیدا ہوتے ہیں اور وہی ان کو پیش کرتا ہے جسے ان کی ضرورت ہوتی ہے۔ دیکھنا یہ چاہئے کہ ایک مطالہ جس ضرورت کی بنا پر کیا جا رہا ہے وہ بجائے خود معقول ہے یا نہیں۔ یہاں اخلاط کا نقصان اکثریت کو پہنچ رہا ہے نہ کہ اقلیت کو۔ اس لئے اکثریت یہ مطالبہ کرنے پر بجور ہوتی ہے کہ اس اقلیت کو آئینی طور پر الگ کر دیا جائے جو ایک طرف عملاً الگ ہو کر علیحدگی کا پورا فائدہ اٹھا رہی ہے اور دوسری طرف اکثریت کا جزو بن کر اخلاط کے فوائد بھی سینئی چلی جاتی ہے۔ ایک طرف وہ مسلمانوں سے مذہبی و معاشرتی تعلقات منقطع کر کے اپنی الگ جستہ بندی کرتی ہے اور منظم طریقے سے ان کے خلاف ہر میدان میں سکھش کرتی ہے۔ دوسری طرف مسلمانوں میں مسلمان بن کر گھٹتی ہے، اپنی تبلیغ سے اپنی تعداد بڑھاتی ہے، مسلم معاشرے میں تفریق کا فتنہ بڑھا کرتی ہے، اور سرکاری ملازمتوں میں مسلم ہونے کی حیثیت سے اپنے مقابض حصے کی بہ نسبت بدرجہ زیادہ حصہ حاصل کر لیتی ہے۔

اس صورت حال کا سراسر نقصان اکثریت کو پہنچ رہا ہے اور بالکل تاجائز فائدہ اقلیت حاصل کر رہی ہے۔ پھر آخر کون سی معمول وجہ ہے کہ ایسے حالات میں اگر اقلیت علیحدگی کا مطالبہ نہیں کرتی تو اسے زبردستی اکثریت کے سینے پر موگ دلنے کے لئے بھائے رکھا جائے اور اکثریت کے مطالبہ علیحدگی کو رد کر دیا جائے؟

علیحدگی کے اسباب اکثریت نے نہیں بلکہ خود اقلیت نے پیدا کئے۔ عمل اپنا الگ معاشرہ اس نے خود بنایا۔ اکثریت سے مذہبی و معاشرتی روابط اس نے خود توڑے۔ اس روشن کا فطری تقاضا یہ تھا کہ وہ خود اس علیحدگی کو تسلیم کر لیتی جو اس نے فی الواقع اختیار کی ہے۔ اسے اگر تسلیم کرنے سے وہ گریز کرتی ہے تو یہ اس سے پوچھئے کہ کیوں گریز کرتی ہے۔ اور خدا نے آپ کو دیکھنے والی آنکھیں دی ہیں تو خود دیکھئے کہ آخر اپنے ہی عمل کے لازمی تباہی قبول کرنے سے اسے کیوں گریز ہے۔ اس کی نیت اگر دعا اور فریب سے کام چلانے کی ہے تو آپ کی عحل کماں چلی گئی ہے۔ کہ آپ خود اپنی قوم کو اس کی دنگابازی کا شکار بنا نے پر تلے ہوئے ہیں۔

### قادیانیوں کی تبلیغ کی حقیقت

آخری جواب طلب بات یہ رہ جاتی ہے کہ قادیانی حضرات اسلام کی مدافعت اور تبلیغ کرتے رہے ہیں اس لئے ان سے ایسا سلوک نہیں کرنا چاہئے۔ یہ در حقیقت ایک بست بڑی غلط فہمی ہے جس میں بالعموم ہمارے نئے تعلیم یافت لوگ بری طرح بتلا ہیں۔ اس لئے ہم ان سے گزارش کرتے ہیں کہ ذرا آنکھیں کھول کر مرتضی انصاری کی حسب ذیل عبارتوں کو ملاحظہ فرمائیں۔ یہ عبارتیں اس مذہب کے بالی کی نیت اور مقاصد کو خود ہی بڑی خوبی کے ساتھ بیان کر رہی ہے۔

”تربیت القلوب“ مطبوعہ مطبع خیاء الاسلام قادیان (۱۹۰۲ء) اکتوبر ۱۹۰۲ء) ضمیمہ

نمبر ۳ بنوان "حضور گورنمنٹ عالیہ میں ایک عاجزانہ درخواست" میں مرزا غلام احمد صاحب لکھتے ہیں :

"میں برس کی حدت سے میں اپنے دلی جوش سے ایسی کتابیں زبان فارسی اور عربی اور اردو اور انگریزی میں شائع کر رہا ہوں جن میں بار بار یہ لکھا گیا ہے کہ مسلمانوں کا فرض ہے جس کے ترک سے وہ خدا تعالیٰ کے گناہ گار ہوں گے کہ اس گورنمنٹ کے چے خیرخواہ اور دلی جاں ثار ہو جائیں اور جہاد اور خونی صدی کے انتظار وغیرہ بیہودہ خیالات سے جو قرآن شریف سے ہرگز ثابت نہیں ہو سکتے۔ دست بُردار ہو جائیں اور اگر وہ اس ظلٹی کو چھوڑتا نہیں چاہتے تو کم سے کم یہ ان کا فرض ہے کہ اس گورنمنٹ محسن کے ناشکرگزار نہ بنیں اور نمک حرامی سے خدا کے گناہ گار نہ ٹھیکریں"۔ (ص ۷۰۷)

آگے چل کر پھر اسی عاجزانہ درخواست میں لکھتے ہیں :

"اب میں اپنی گورنمنٹ محسن کی خدمت میں جرأت سے کہ سکتا ہوں کہ یہ وہ بست سالہ میری خدمت ہے جس کی نظیر برٹش انڈیا میں ایک بھی اسلامی خاندان پیش نہیں کر سکتا۔ یہ بھی ظاہر ہے کہ اس قدر لبے زمانہ تک جو بیس برس کا زمانہ ہے ایک مسلسل طور پر تعلیم مذکورہ بالا پر زور دیتے جانا کسی منافق اور خود غرض کا کام نہیں ہے بلکہ ایسے شخص کا کام ہے جس کے دل میں اس گورنمنٹ کی چیز خیرخواہی ہے۔ ہاں میں اس بات کا اقرار کرتا ہوں کہ میں نیک نیتی سے دوسرے نماہب کے لوگوں سے مباحثت بھی کیا کرتا ہوں اور ایسا ہی پادریوں

کے مقابل پر بھی مباحثات کی کتابیں شائع کرتا رہا ہوں اور میں اس بات کا بھی اقراری ہوں کہ جب کہ بعض پادریوں اور عیسائی مشنریوں کی تحریر نہایت سخت ہو گئی اور حد اعدال سے بڑھ گئی اور بالخصوص پرچہ نور افشاں میں جو ایک عیسائی اخبار لدھیانہ سے لکھتا ہے نہایت گندی تحریریں شائع ہوئیں اور ان مؤلفین نے ہمارے نبی ﷺ کی نسبت نعوذ باللہ ایسے الفاظ استعمال کئے کہ یہ شخص ڈاکو تھا، چور تھا، زناکار تھا، اور صدہا پر چوں میں یہ شائع کیا کہ یہ شخص اپنی لڑکی پر بدنی سے عاشق تھا اور بالایں ہمہ جھوٹا تھا اور لوٹ مار اور خون کرنا اس کا کام خاتون مجھے ایسی کتابوں اور اخباروں کے پڑھنے سے یہ اندریشہ دل میں پیدا ہوا کہ مبادا مسلمانوں کے دلوں پر جو ایک جوش رکھنے والی قوم ہے ان کلمات کا کوئی سخت اشتغال دینے والا اثر پیدا ہو تب میں نے ان جوشوں کو ٹھہنڈا کرنے کے لئے اپنی صحیح اور پاک نیت سے یہی مناسب سمجھا کہ اس عام جوش کو دبانے کے لئے حکمت عملی یہی ہے کہ ان تحریرات کا کسی قدر سختی سے جواب دیا جائے۔ تاکہ سریع الغضب انسانوں کے جوش فرو ہو جائیں اور ملک میں کوئی بد امنی پیدا نہ ہو۔

تب میں نے بمقابل ایسی کتابوں کے جن میں کمال سختی سے بد زبانی کی گئی تھی چند ایسی کتابیں لکھیں جن میں بالمقابل سختی تھی کیونکہ میرے کافیں نے قطعی طور پر مجھے فتویٰ دیا کہ اسلام میں جو بست سے وحشیانہ جوش رکھنے والے آدمی موجود ہیں۔ ان کے غیظ و غضب کی آگ بجھانے کے لئے یہ طریق کافی ہو گا۔ (ص ۳۰۸-۳۰۹)

## پھر چند حکورت کے بعد لکھتے ہیں :

”سو یونیورسٹی سے یادو یوں کے مقابلی پر جو کچھ وقوع میں آیا گی ہے۔ کہ حکمت عملی سے بھی وحی مسلمانوں کو خوش کیا کیا اور میں دعویٰ ہے کہتا ہوں کہ میں تمام مسلمانوں میں سے اول درجے کا خیر خواہ گورنمنٹ انگریزی کا ہوں کیونکہ مجھے تم بلوں نے خیر خواہی میں ملول درجے پر ہادیا ہے۔ (۱) اول والد مرحوم کے اثر نے (۲) دوم اس گورنمنٹ ملیہ کے احصالوں نے (۳) تیرے خدا تعالیٰ کے الام لے۔“ (ص ۳۱۰-۳۱۱)

## انگریزی حکومت کی وفاداری

”شاداۃ القرآن“ مطبوعہ بخوبی پریس سیالکوٹ میٹھ ششم کے ساتھ ایک فہرست ہے جس کا عنوان ہے ”گورنمنٹ کی توجہ کے لائق“۔ اس میں مرزا صاحب لکھتے ہیں :

”سو یونیورسٹی جس کو میں بار بار ظاہر کرتا ہوں یہی ہے کہ اسلام کے دو حصے ہیں۔ ایک یہ کہ خدا تعالیٰ کی اطاعت کریں۔ دوسرے اس سلطنت کی جس نے امن قائم کیا ہو، جس نے خالموں کے ہاتھ سے اپنے سائے میں ہمیں پناہ دی ہو۔ سو وہ سلطنت حکومت برطانیہ ہے۔“ (ص ۳)

”تلیغ رسالت“ جلد ہفت مطبوعہ فاروقی پریس قادیان (اگست ۲۲) میں مرزا صاحب کی ایک درخواست ”بکھور نواب لینٹینٹ گورنر بادار دام اقبال“ درج ہے جس میں وہ پہلے اپنے خاندان کی وفاداریوں کا ذکر کرتے ہوئے وہ چھیان نقل کرتے ہیں جوان کے والد مرزا غلام مرتفعی خاں کو کشش لاءہو، فانھل کشش بخوبی اور دوسرے

اگرچہ افسوسیوں نے الٰہ کی بیظوالاہی خدمات کے اعتراف میں عطا کی تھیں۔ نیز ان خدمات کو گلایا ہے جو الٰہ کے خلائق کے دوسرا بزرگوں نے انجام دیں۔ پھر لکھتے ہیں

”میں ابتدائی عمر سے اس وقت تک جو قریباً ساٹھ برس کی عمر تک

بینچا ہوں اپنی زبان اور علم سے اس اہم کام میں مشغول ہوں تاکہ مسلمانوں کے دلوں کو گورنمنٹ ایکٹ کی بھی محبت اور خیر خواہی اور حددودی کی طرف پھیروں اور ان کے بعض کم فہموں کے دلوں سے خللا خیلی بجاد وغیرہ کے دوسرے کروں جو ان کو دلی صفائی اور خلاصانہ تعلقات سے سوکتے ہیں۔“ (ص ۱۰)

آکے جلی اکر لکھتے ہیں :

”اور میں نے تھے صرف اسی قدر کام کیا کہ برٹش انڈیا کے مسلمانوں کو گورنمنٹ ایکٹ کی بھی املاحت کی طرف جھکایا بلکہ بہت ہی کمابیں عربی اللوگ فاری الہر ایسے میں تالیف کر کے ممالک اسلامیہ کے لوگوں کو بھی مطلع کیا کہ ہم لوگ کچھ ملک ایسمن اور آرام اور آزادی سے گورنمنٹ ایکٹ کے مطیع مالحت میں نندگی بس رکھ رہے ہیں۔“

(ص ۱۰)

بہرہ دیپنی کتابوں کی ایک بھی فہرست دیتے ہیں جن سے ان کی وفادارانہ خدمات کا ثبوت ملتا ہے۔ بھر لکھتے ہیں :

”گورنمنٹ تحقیق کرے کہ کیا یہ بھی نہیں ہے کہ ہزاروں مسلمانوں نے جو مگھے کافر قرار دیا اور مگھے اور مہری جماعت کو جو ایک

گروہ کیشہ بخاب اور ہندوستان میں موجود ہے ہر ایک طور کی بدگوئی اور بد اندری سے ایذا دینا اپنا فرض سمجھا اس علیفرا اور ایذا کا ایک مختل سبب یہ ہے کہ ان نادان مسلمانوں کے پوشیدہ خیالات کے برخلاف دل و جان سے گورنمنٹ انگلیہ کی شکر گزاری کے لئے ہزارہا اشتہارات شائع کئے گئے اور ایسی کتابیں بلاد عرب و شام وغیرہ تک پہنچائی گئیں۔ یہ باتیں بے ثبوت نہیں۔ اگر گورنمنٹ توجہ فرمادے تو نہایت بدیکی ثبوت میرے پاس ہیں۔ میں زور سے کہتا ہوں اور میں دعوے سے گورنمنٹ کی خدمت میں اعلان دیتا ہوں کہ باقیار نہ ہی اصول کے مسلمانوں کے تمام فرقوں میں سے گورنمنٹ کا اول درجے کا وفادار اور جان ثاری یہی نیا فرقہ ہے جس کے اصولوں میں سے کوئی اصول گورنمنٹ کے لئے خطرناک نہیں۔ (ص ۱۳)

آگے چل کر پھر لکھتے ہیں :

”اور میں یقین رکھتا ہوں کہ جیسے جیسے میرے مزید بڑھیں گے ویسے دیسے مسئلہ جہاد کے معتقد کم ہوتے جائیں گے۔ لیکنکہ مجھے سچ اور مددی مان لینا ہی مسئلہ جہاد کا انکار کرنا ہے۔“ (ص ۱۸)

### محركاتِ ”تبليغ“

خوازی دیر کے لئے اس سوال کو نظر انداز کر دیجئے کہ یہ زبان اور یہ تحریر کسی نبی کی ہو بھی سکتی ہے یا نہیں۔ ہم ہمارا جس پہلو کی طرف توجہ دلانا چاہتے ہیں وہ یہ ہے کہ یہ اس مذہب کی تبلیغ و تلقین اور ”مُافعَتِ اسلام“ کے وہ مقاصد اور محركات ہیں جو باقی مذہب نے خود بیان کئے ہیں۔ گیا اس کے بعد بھی یہ نام نہاد ”خدمتِ دین“ کسی

قدر کی مستحق رہ جاتی ہے؟ اس پر بھی اگر کوئی شخص اس خدمت دین کی حقیقت نہ بحث کئے تو ہم اس سے گزارش کریں گے کہ ذرا قادر یانبوں کے اپنے ان اعتراضات کو آنکھیں کھول کر پڑھے:

عرصہ دراز کے بعد اتفاقاً ایک لا جبری میں ایک کتاب ملی جو چھپ کر نایاب بھی ہو گئی تھی۔ اس کتاب کا مصنف ہے ایک اطالوی انجینئر جو افغانستان میں ذمہ دار عمدہ پر فائز تھا۔ وہ لکھتا ہے کہ صاحبزادہ عبد اللطیف صاحب ( قادریانی ) کو اس لئے شہید کیا گیا کہ وہ جہاد کے خلاف تعلیم دیتے تھے اور حکومت افغانستان کو خطرہ لاحق ہو گیا تھا کہ اس سے افغانوں کا جذبہ حریت کمزور ہو جائے گا اور ان پر انگریزوں کا اقتدار چھا جائے گا۔۔۔ ایسے معتبر راوی کی روایت سے یہ امر پایہ ثبوت تک پہنچ جاتا ہے کہ اگر صاحبزادہ عبد اللطیف صاحب شہید خاموشی سے بیٹھے رہتے اور جہاد کے خلاف کوئی لفظ بھی نہ کہتے تو حکومت افغانستان کو انہیں شہید کرنے کی ضرورت محسوس نہ ہوتی۔

مرزا بشیر الدین محمود احمد صاحب کا خطبہ جمعہ مندرجہ الفصل سورخ ۶ اگست ۱۹۳۵ء

”افغانستان گورنمنٹ کے وزیر دا خلہ نے مندرجہ ذیل اعلان شائع کیا ہے۔ کامل کے دو اشخاص ملائیں عبد الخلیم چار آسیانی و ملانور علی دکاندار قادریانی عقائد کے گروپیدہ ہو چکے تھے اور لوگوں کو اس عقیدہ کی تلقین کر کے انہیں اصلاح کی راہ سے بھکار ہے تھے۔ ان کے خلاف مدت سے ایک اور دعویٰ دائر ہو چکا تھا اور مملکت افغانیہ کے مصالح کے خلاف فیر ملکی لوگوں کے سازشی خلط و ان کے قبضے سے

پائے گئے جن سے پایا جاتا ہے کہ وہ افغانستان کے وشمنوں کے ہاتھ بک  
چکے تھے۔

(اخبار الفضل بحوالہ امان افغان۔ مورخ ۱۳ مارچ ۱۹۳۵ء)

”رویہ (یعنی روس) میں اگرچہ تبلیغ احمدیت کے لئے گیا تھا لیکن  
چونکہ سلسلہ احمدیہ اور بریش حکومت کے ہاتھی مفاد ایک دوسرے  
سے وابستہ ہیں اس لئے جہاں میں اپنے سلسلے کی تبلیغ کرتا تھا وہاں لازماً  
بھی گورنمنٹ اگریزی کی خدمت گزاری بھی کرنی پڑتی تھی۔“

(بیان محمد امین صاحب قادریانی مبلغ۔ مندرجہ اخبار الفضل مورخ ۲۸ ستمبر ۱۹۲۲ء)

”دنیا ہمیں اگریزوں کا ایجنسٹ سمجھتی ہے، چنانچہ جب جرمنی میں  
احمدیہ گمارت کے اقتلاع کی تقریب میں ایک جرمن وزیر نے شمولیت  
کی تو حکومت نے اس سے جواب طلب کیا کہ کیوں تم ایسی جماعت کی  
کسی تقریب میں شال ہوئے جو اگریزوں کی ایجنسٹ ہے۔“

(ظیفہ قادریان کا خطہ جدہ۔ مندرجہ اخبار الفضل مورخ کیم نومبر ۱۹۳۲ء)

”ہمیں امید ہے کہ بریش حکومت کی توسعی کے ساتھ ہمارے لئے  
اشاعت اسلام کا میدان بھی وسیع ہو جائے گا اور غیر مسلم کو مسلم  
ہٹانے کے ساتھ ہم مسلمان کو پھر مسلمان کریں گے۔

(لارڈ ہارڈنگ کی سیاحت عراق پر انہمار خیال۔ مندرجہ اخبار الفضل مورخ ۱۱ فروری ۱۹۱۰ء)

”فی الواقع گورنمنٹ برطانیہ ایک ڈھال ہے جس کے نیچے احمدی  
جماعت آگے ہی آگے بڑھتی جاتی ہے۔ اس ڈھال کو ذرا ایک طرف کر  
دو اور دیکھو کہ زہریلے تیروں کی کیسی خطرناک بارش تمہارے سروں  
پر ہوتی ہے۔ میں کیوں ہم اس گورنمنٹ کے ٹھکر گزار نہ ہوں۔“

مارے فوائد کا اس گورنمنٹ سے مחר ہو گئیں اور اس کو رنگت کی  
چاہیہ ہادی بیان اور اس گورنمنٹ کی ترقی ہادی ترقی جاندی جاں  
اس گورنمنٹ کی مکمل بھلیک جاتی ہے، مارے لٹکنے والے ایک  
میدان ۱۰۰۰ تا ہے۔

(الفضل ۷۹ کتبہ ۵۰۰ء)

”سلسلہ احمدیہ کا گورنمنٹ سید طالبی سے جو تعزیز ہے وہ ہائی کورٹ نام  
جماعتوں سے نرالا ہے۔ ہمارے ملا انتہا نہ اس قم کے ہیں کہ  
گورنمنٹ اور ہادی فوائد کا یک ہو۔ گئے ہوئے ہیں۔ گورنمنٹ  
بر طالبی کی ترقی کے ساتھ ہمیں زیبی آگے قدم بڑھانے کا موقع ہے  
اور اس کو خدا خواست اگر کوئی بیسان پہنچے تو اس مدد سے ہم بھی  
کھوڑ نہیں رہ سکتے۔“

(غلیظون قادریان کا اعلان مندرجہ اخبار الفضل، ۲۷ جولائی ۱۹۱۸ء)

### قادیانیت کے بنیادی خدو خالی

اب قادیانی جماعت کی پوچھی تصور آپ کے سامنے ہے۔ اس کے بنیادی  
خدو خالی ہیں:

۱۔ ہم اس برس سے خذیادہ مستہکل، جب کہ انگریزی دوو حکومت میں مسلمان غالی  
کی نہ ندیگی بہر کر رہے تھے، بخوبیں ایک بخش نبوت کا دعویٰ لے کر اٹھا۔ جس  
توہم کو کاٹ کر تھیا اور دیانت نہیں کیا۔ **کے اقرار نے ایک قوم، ایک ملت اور**  
**ایک سلطنت** کے اعلان کیا کہ مسلمان نے یہ اعلان کیا کہ مسلمان ہونے کے  
لئے تجدید و رستا کرنے والے اعلان ہے اکافی نہیں ہے بلکہ اس کے ساتھ میری نبوت

پر ایمان لانا بھی ضروری ہے اور جو اس پر ایمان نہ لائے وہ توحید و رسالت محمدی صلوات اللہ علیہ وآلہ وسلم پر ایمان رکھنے کے باوجود کافر اور دائرہ اسلام سے خارج ہے۔

۲۔ اس بیان پر اس نے مسلم معاشرے میں کفر و ایمان کی نئی تفہیق پیدا کی اور جو لوگ اس پر ایمان لائے ان کو مسلمانوں سے الگ ایک امت اور ایک معاشرے کی شکل میں منظم کرنا شروع کر دیا۔ اس نئی امت اور مسلمانوں کے درمیان اعتقاد اور عمل اوسی ہی جدائی پڑ گئی جیسی ہندوؤں اور عیسائیوں اور مسلمانوں کے درمیان تھی۔ وہ مسلمانوں کے ساتھ نہ عقیدے میں شریک رہی نہ عبادات میں، نہ رشتے ناطے میں، اور نہ شادی و غم میں۔

۳۔ بانی مذہب کو اول روز سے یہ احساس تھا کہ مسلم معاشرہ اپنی اس قطع و بریوں کو بخوبی برداشت نہیں کرے گا اور نہیں کر سکتا۔ اس لئے اس نے اور اس کے جانشینوں نے نہ صرف ایک پالیسی کے طور پر انگریزی حکومت کی پختہ و فاداری و خدمت گزاری کا رویہ اختیار کیا بلکہ یعنی اپنے موقف کے فطری نتائج سے ہی انہوں نے یہ سمجھا کہ ان کا مفاد لازماً غلبہ کفر کے ساتھ وابستہ ہے یہی وجہ ہے کہ وہ ہندوستان ہی میں نہیں، تمام دنیا میں اس بات کے خواش مند رہے اور عمل اس کے لئے کوشش رہے کہ آزاد مسلمان قومیں بھی انگریزوں کی غلام ہو جائیں تاکہ ان میں اس نئے مذہب کی اشاعت کے لئے راہ ہموار ہو سکے۔

۴۔ اس طرح بیرونی اقتدار سے گھٹ جوڑ کر کے اس جماعت نے مسلمانوں کی ان تمام کوششوں کو ناکام بنا دیا جو گذشتہ نصف صدی میں اسے مسلمانوں سے خارج کرنے کے لئے کی گئیں اور انگریزی حکومت اس بات پر مصروفی کہ یہ گروہ مسلمانوں سے الگ، بلکہ ہر چیز میں ان کا مقابلہ ہونے کے باوجود ان ہی میں شامل رہے گا۔

اس تدبیر سے مسلمانوں کو وہ رانقصان اور قادریانی جماعت کو وہ رافائدہ پہنچایا گیا۔

الف، عام مسلمانوں کو علماء کی تمام کوششوں کے باوجود یہ باور کرایا جاتا رہا کہ قادریانیت اسلام ہی کا ایک فرقہ اور قادریانی گروہ مسلم معاشرے ہی کا ایک حصہ ہے۔ اس طرح قادریانیت کے لئے مسلمانوں میں پھیلنا زیادہ آسان ہو گیا کیونکہ اس صورت میں ایک مسلمان کو قادریانیت اختیار کرتے ہوئے یہ اندیشہ لاحق نہیں ہوتا کہ وہ اسلام سے نکل کر کسی دوسرے معاشرے میں جا رہا ہے۔ قادریانیوں کو اس سے یہ فائدہ پہنچا کر وہ مسلمانوں میں سے برابر آدمی توزُّع کرائی تعداد بڑھاتے رہے۔ اور مسلمانوں کو یہ نقصان پہنچا کر ان کے معاشرے میں ایک بالکل الگ اور مخالف معاشرہ سرطان کی طرح اپنی جڑیں پھیلاتا رہا جس کی بدولت ہزار ہزار خاندانوں میں تفرقے برپا ہو گئے خصوصیت کے ساتھ ہنگاب اس کا سب سے زیادہ شکار ہوا کیونکہ یہ بلا اسی صوبے سے اٹھی تھی، اور یہ وجہ ہے کہ آج ہنگاب ہی کے مسلمان اس کے خلاف سب سے بڑھ کر مشتعل ہیں۔

ب۔ انگریزی حکومت کی منظور نظر بن کر قادریانی جماعت انگریزی حکومت کی فوج پولیس، عدالت اور دوسری ملازمتوں میں اپنے آدمی دھڑا دھڑ بھرتی کراتی چلی گئی، اور یہ سب کچھ اس نے مسلمان بن کر ملازمتوں کے اس کوٹے سے حاصل کیا جو مسلمانوں کے لئے مخصوص تھا۔ مسلمانوں کو اٹھیان دلایا جاتا رہا کہ یہ ملازمتیں تم کو مل رہی ہیں، حالانکہ وہ بڑی کمیت تعداد میں ان قادریانیوں کو دی جاری تھیں جو مسلمانوں کے مقابل بن کر اپنی مخالفانہ جستہ بندی کئے ہوئے تھے۔ ایسا یہ معاملہ نہیکوں اور تجارتیں اور زمینوں کے بارے میں بھی کیا گیا۔

۵۔ اب یہ گروہ اپنے اس گھرے احساس کی بنا پر کہ پاکستان کا مسلم معاشرہ آزاد ہونے

کے بعد زیادہ دور تک اسے برداشت نہ کرے گا لہت تحری کے ساتھ اپنی جنیں  
مضبوط کرنے کے لئے ہاتھ پاؤں مار رہا ہے۔ ایک طرف اس کے تمام وہ افراد ہوں  
ذمہ دار سرکاری عمدہوں پر ہیں حکومت کے ہر شے میں اپنے آدمی بھر رہے ہیں،  
اور معاشری و سماں دزروں پر بھی قادر یانوں کا زیادہ سے زیادہ بقہہ کرا رہے ہیں  
تکہ تھوڑی مت ہی میں ان کی طاقت اتنی مضبوط ہو جائے کہ پاکستان کے مسلمان  
آزاد و حقار ہونے کے بلوجہوں ان کا کچھ نہ بکاڑ سکتیں۔ دوسری طرف وہ اس بات  
کے لئے کوئی ہیں کہ کم از کم بلوچستان پر بقہہ کر کے پاکستان کے اندر اپنی ایک  
ریاست بنالیں۔

### تمام دینی جماعتوں کا متفقہ مطالبہ

ان وہوں سے پاکستان کی تمام دینی جماعتوں نے بالاتفاق مطالبہ کیا ہے کہ اس  
سرطان کے پھوٹے کو مسلم معاشرے کے جسم سے فراکٹ پھینکا جائے، اور سرطان  
اللہ خال کو وقارت کے مغرب سے ہٹا دیا جائے جن کی یہ بولاست ملک کے اندر بھی اور  
باہر کے مسلم ممالک میں بھی اس سرطان کی جڑیں دھکنے رہیں، اور قادر یانوں کو  
پاکستان کے کھیکھی ملاصیب سے ہٹانے اور مازم خریدنے کی آبادی کے مقابل سے  
ان کا حصہ مقرر کر لیں جلدی سے جلدی گھوڑکیں جبلائے۔

مگر حکومت پاکستان کو اس سے الکر ہے، پاکستان کی دستورہ ساز انجمنی کو اس  
سے الکر ہے، حکومت کے ذمہ دار عہدہداروں کو اس سے الکر ہے، اور بھی بیان  
یہ ہے کہ ملدارے ملک کی تسلیم یا تقدیر آئیں کہ ایک بیان حصہ بھی اس غلط فتنی میں جلا ہے  
کہ یہ محض مسلطوں کی یا ہمیں فرقہ والوں لا ایں کہ ایک شاخشہ ہے حال یہ ہے کہ  
جس کو بھی اس تحریز سے اختلاف ہے اس کے پاس آخر دلیل کیا ہے؟ ہم نے اپنے

دلاںک پوری وضاحت کے ساتھ پیش کر دیئے ہیں۔ اب اگر کسی کمپاں جواب میں کوئی دلیل ہے تو وہ سامنے لائے، ورنہ یہاں دلیل ایک ہات پر اڑ جائے، جس کا اڑاام کبھی "ملا" کو دیا جاتا تھا اس کے مرکب وہ لوگ ہوں گے جو "ملا" نہ ہونے پر غیر کرتے ہیں۔ اور وہ یقین رکھیں کہ رائے عام اور دلیل کی متفقہ ملافت ان کو آخر کار نچاہ کھلا کر رہے گی۔

## تحقیقاتی عدالت میں مولانا سید ابوالاعلیٰ مودودی کے پہلے بیان کے ضروری اقتباسات

### اصل مسئلہ اور اس کا پس منظر

۱۔ قادریانیوں اور مسلمانوں کے درمیان اختلاف کا آغاز بیسویں صدی کی ابتداء سے ہوا۔ انہیوں صدی کے خاتمہ تک اگرچہ مرزا غلام احمد صاحب مختلف قسم کے دعوے کرتے رہتے تھے جن کی بنا پر مسلمانوں میں ان کے خلاف عام ہے چینی پیدا ہو چکی تھی۔ مگر اس وقت تک انہوں نے کوئی ایک قطعی دعویٰ نہیں کیا تھا۔ ۱۹۰۲ء میں انہوں نے نبوت کا صریح اور قطعی دعویٰ کیا جس سے ان کے ماننے والوں اور عام مسلمانوں کے درمیان ایک مستقل نزاع شروع ہو گئی۔

اس نزاع کی وجہ یہ تھی کہ نبوت اسلام کے بنیادی مسائل میں سے ایک ہے۔ ایک شخص کے دعوائے نبوت کے بعد ہر مسلمان کے لئے لازم ہو جاتا ہے کہ اس پر ایمان لانے یا نہ لانے میں سے کسی ایک رویہ کا فیصلہ کرے۔ جو لوگ اس پر ایمان لائیں وہ آپ سے آپ ایک الگ امت بن جاتے ہیں۔ اور ان کے نزدیک ایسے سب لوگ کافر ہو جاتے ہیں جنہوں نے اس کو نہ مانا ہو اور اس کے بر عکس جو لوگ اس پر ایمان نہ لائیں وہ خود بخود مقدم الذکر گروہ سے الگ ایک امت قرار پاتے ہیں۔ اور وہ ایسے سب لوگوں کو کافر سمجھتے ہیں۔ جو ان کے نزدیک ایک جھوٹے نبی پر ایمان لائے ہوں۔ یہی وجہ ہے کہ دعوائے نبوت کے بعد سے مرزا

صاحب کے مانے والے اور نہ مانے والے ایک دوسرے سے جدا ہوتے چلے گئے۔ مرتضیٰ صاحب اور ان کے بعد ان کے خلفاء نے علائیہ اپنی تقریروں اور تحریروں میں ان تمام لوگوں کو قطعی کافر تھرا�ا جو ان پر ایمان نہیں لائے اور مسلمانوں کے تمام فرقوں نے (جن میں سنی، شیعہ، اہل حدیث، حنفی دیوبندی، برٹلیوی سب شامل ہیں) بالاتفاق مرتضیٰ صاحب اور ان سب لوگوں کو کافر قرار دیا جو ان پر ایمان لے آئے۔

۲۔ اس نزاع کو تین چیزیں روز بروز تیز کرتی چلی گئیں۔

ایک، اس نے مذہب کے پیروؤں کی تبلیغی سرگرمی اور بحث و مناظرہ کی دائیٰ غادت جس کی بنا پر ان میں کا ہر شخص اپنے ماحول میں ہمیشہ ایک سمجھنے پیدا کرتا ہے۔

دوسرے، ان تبلیغی سرگرمیوں اور بحثوں اور مناظروں کا زیادہ تر مسلمانوں کے خلاف ہونا جس کی وجہ سے بالعموم مسلمان ہی ان کے خلاف مشتعل ہوئے ہیں۔

تیسرا یہ یہ کہ ان کا مسلمانوں کے اندر شامل رہ کر اسلام کے تمام سے تبلیغ کرنا جس کی وجہ سے مسلمان یہ سمجھتے ہوئے بآسانی ان کے مذہب میں داخل ہو جاتے ہیں کہ وہ ملت اسلامیہ سے نکل کر کسی اور ملت میں نہیں جا رہے ہیں۔ یہ چیز قدرتی طور پر مسلمانوں میں اس سے زیادہ غصہ پیدا کرتی ہے جو عیسائیوں یا کسی دوسرے مذہب و اعلیٰ کی تبلیغ سے کسی مسلمان کے مرتد ہو جانے پر پیدا ہوتا ہے کیونکہ ان کی تبلیغ کسی مسلمان کو اس دھوکے میں جتنا نہیں کرتی کہ وہ مسلمانوں میں سے نکل کر بھی مسلمانوں میں ہی شامل ہے۔

۳۔ آغاز میں یہ زیاد صرف ایک مذہبی نزاع تھی تکمیل ہوئی میں نے مسلمانوں کے  
الندر ایک بچپنہ اور نہادت تین معاشرتی مسئلے کی محلہ احیاد کیا۔ میں نکلا وجہ حرب زادہ  
صاحب اور ان کے خلاف کا یہ نوٹی فنا کہ احمد یوسف الور شیر احمد یوسف کے درمیان میں  
بینی تعلقات رہ سکتے ہیں جو مسلمانوں اور عیسائیوں یا یہودیوں کے درمیان ہوتے  
ہیں۔ لیکن ایک احمدی کسی بغیر احمدی کے بچپنہ نماز میں چڑھا سکا۔ اس کی یا اس کے  
بچپنہ کی نماز جنازہ نیں چڑھا سکتا۔ اس کی بینی لے سکتا ہے۔ مگر اس کو بینی دے نہیں  
سکتا۔ اس نجومی کار د عمل مسلمانوں کی طرف سے بھی یہی ہی طرز عمل کی صورت  
ہے۔ مسلمانوں اور اس طرح وونوں گروہوں کے درمیان معاشرتی مقاطعہ کی حالت  
پیدا ہو گئی۔ اس مقاطعہ سے مسلم معاشروں میں جو تفرقہ رونما ہوا وہ بس ایک وقتی  
تفرقہ ہی نہ تھا جو ایک دفعہ رونما ہو کر رکھا گیا ہو، بلکہ وہ ایک روز افرادوں تفرقہ تھا،  
کیونکہ ہمیں نہ ایک تجھیں تحریک تھی مور وہ آئے دن کسی نہ کسی مسلمان کو  
کویا نہیں کا کر ایک نئے خاندان میں تفرقہ بھاکر رہی تھی۔ اپنے اس معاشرتی مقاطعہ  
کے رویے کو لے کر وہ جس گھر، جس خاندان، جس گاؤں جس برادری اور جس  
بستی میں بھی بینی وہاں اس نے بہوت ڈال دی۔ اندازہ کیا جا سکتا ہے کہ جہاں  
شہر اور بیوی ایک دوسرے کو اپنے لئے حرام سمجھنے لگیں۔ یا کم از کم اپنے  
تعلقات کے جائز ہونے میں شک کرنے لگیں اور جہاں ایک بھائی کے بچے کی نماز  
جنازہ دوسرا بھائی نہ پڑھے اور جہاں ایک ہی خاندان یا برادری میں رشتہ ناطے  
کے تعلقات ختم ہو جائیں، وہاں معاشرہ میں کسی بھی تکمیل پیدا ہو سکتی ہیں۔  
یہ تکمیل قویانیت کی رفتار اشاعت کے ساتھ بچپنہ بچپنہ بچپنہ سال کے دوران میں

ہر اور بڑھی جیلی گئی ہیں اور سب سے زیادہ بخوبی کو ان سے ملا جائے چیل ہیں تیا ہے۔  
کیونکہ یہاں پر اور ہنگامہ خانہ انہوں میں اس کا زیر پیل چکا ہے۔

### محاشی پسلو

۴۔ کچھ زیادہ مدت نہ گزروی تھی کہ مسلمانوں اور قادیانیوں کی یہ نزاں محاش کے میدان میں بھی پہنچ گئی۔ مسلمانوں کے ساتھ نہ ہی اور معاشرتی سکھش کی وجہ سے امور بڑی حد تک نئے نئے تھیں جو شکی وجہ سے بھی قادیانیوں کے اندر امداد اور سے جو حصہ بندی کا ایک نیرو دست میلان پایا جاتا تھا۔ انہوں نے حکم ہو کر معیشت کے ہر شعبہ میں قادیانیوں کو فیر قادیانیوں پر ترجیح دیئے اور ایک دوسرے کی مدد کر کے آگے بڑھانے کا سلسلہ شروع کر دیا اور اس سے ان کے اور مسلمانوں کے تلققات کی تھی روز بروز بڑھتی چلی گئی۔ خصوصیت کے ساتھ سرکاری طازتوں کے محاملہ میں دونوں گروہوں کی سکھش زیادہ نہیاں رہی ہے۔ اور قادیانی عمدہ داروں کی خویش پروری نے اس کو مزید ہوادی ہے۔ اس نزاں سے بھی بخوبی تک کو سب سے زیادہ سابقہ چیز آیا ہے۔ کیونکہ قادیانیوں کی بڑی تعداد اسی صوبہ میں آباد ہے اور بیشتر یہیں کی زراعت تجارت، صفت و حرفت اور طازتوں میں ان کے اور مسلمانوں کے درمیان سکھش بپاری ہے اس موقع پر یہ بات نہ بھولنی چاہئے کہ یہ اس نوعیت کی نزاں ہے جو اس سے پہلے مسلمانوں اور ہندوؤں کو ایک دوسرے سے چاڑ کر بہی مدد اوت کی آخری حدود تک پہنچا پکی ہے۔

### سیاسی پسلو

۵۔ جہاں دو گروہوں کے درمیان نہ ہب، معاشرت اور معیشت میں سکھش ہو وہاں

سیاسی سکھش کارو نما ہوتا ایک بالکل قدرتی بات ہے گر قادیانیوں اور مسلمانوں کے معاملہ میں سیاسی سکھش کے اسباب اس سے کچھ زیادہ گھرے ہیں۔ مرتضی اصحاب اور ان کے پیروؤں کو ابتداء سے یہ احساس تھا کہ جس نبوت کا دعویٰ وہ لے کر اٹھے ہیں وہ مسلم معاشرہ کے اندر کفر اور ایمان کی ایک نئی تفہیق پیدا کرتی ہے اور ان کو یہ بھی معلوم تھا کہ اپنی ملت میں اس طرح کی ایک تفرقہ انگلیز قوت (Disintergrating Force) کو مسلمانوں نے حضرت ابو بکر رض کے زمانہ سے لے کر قاچاری اور عثمانی فرمان رواؤں کے دور تک پچھلی بارہ صدیوں میں کبھی ابھرنے نہیں دیا ہے۔ اس لئے انہوں نے اپنی تحریک کے آغاز ہی سے انگلیزی حکومت کی وفاداری کو اپنا جزو ایمان بنا یا اور نہ صرف زبان سے بلکہ پورے خلوص کے ساتھ دل سے بھی یہی سمجھا کہ ان کے بقا اور نشوونما اور فلاح و نلاح و کامیابی کا انحصار سراسر ایک غیر مسلم حکومت کے ساتھ عاطفت پر ہے۔ مسلمان خلام ہوں اور غیر مسلم ان پر حکمران ہوں۔ قادیانی ان غیر مسلم حکمرانوں کے پکے وفادار بن کر ان کی حمایت حاصل کریں اور پھر آزادی کے ساتھ بے بس مسلمانوں کو اپنی تفرقہ انگلیز تحریک کا شکار بنائیں یہ تھا قادیانیت کی ترقی کا وہ مختصر فارمولہ جو مرتضی احمد صاحب نے بنایا اور ان کے بعد ان کے خلفاء اور ان کی جماعت کے تقریباً تمام بڑے بڑے مصنفین اور مقررین نے اپنی بے شمار تحریروں اور تقریروں میں بار بار دہرا یا۔

قادیانیت کے اس سیاسی رجحان کو ابتداء تو انگریز خود اچھی طرح نہیں سمجھے تھے۔ قادیانیوں نے بڑی کوششوں سے انہیں اپنے "امکانات" سمجھائے اور پھر انگریزوں نے ان کو اپنی مسلم رعایا کا سب سے زیادہ قابل اعتبار عضر سمجھ کر ہندوستان میں بھی استعمال کیا اور باہر دوسرے مسلمان ممالک میں بھی۔

اس کے بعد جب ہندوستان میں ہندوؤں اور مسلمانوں کی قوی کلکش بڑھی تو کاگرس کے نیشنل لیڈریوں کی نگاہ بھی قادیانیت کے "امکانات" پر پڑنی شروع ہو گئی۔ یہ ۱۹۳۰ء کے لگ بھگ زمانہ کی بات ہے جب کہ ایک بہت بڑے ہندو لیڈر نے قادیانیت کی حمایت میں ڈاکٹر اقبال مرحوم سے مباحثہ فرمایا تھا اور ایک دوسرے نامور لیڈر نے علانیہ کما تھا کہ مسلمانوں میں ہمارے نقطہ نظر سے سب سے زیادہ پسندیدہ عضر قادیانی ہیں۔ کیونکہ ان کا نبی بھی دیسی (Indigenous) ہے اور ان کے مقدس مقامات بھی اسی دیس میں واقع ہیں۔ غرض اپنے ملک خاص کی وجہ سے قادیانیوں کا سیاسی موقف ہے عی کچھ اسی قسم کا کہ غیر مسلم ان کو فطرتا پر امید نگاہوں سے اور مسلم انویں ناک نگاہوں سے دیکھتے ہیں۔ مسلمانوں میں ہمیشہ یہ عام خیال موجود رہا ہے کہ ملت اسلامیہ کی تحریک کے لئے خود اس ملت کے اندر سے جو عضر سب سے بڑھ کر دشمنان اسلام کا آلہ کار بن سکتا ہے وہ قادیانی عضر ہے۔ اور اس خیال کو جن باتوں نے تقویت پہنچائی ہے۔ وہ یہ ہے کہ پہلی جنگ عظیم میں جب بغداد، بیت المقدس اور قسطنطینیہ پر انگریزوں کا قبضہ ہوا تو پوری مسلم قوم کے اندر وہ صرف قادیانی تھے جنہوں نے اس پر خوشیاں منائیں اور چراغاں لکھ کر۔ یہی نہیں بلکہ قادیانیوں کے خلیفہ صاحب نے علی الاعلان یہ فرمایا کہ انگریزی حکومت کی ترقی سے ہماری ترقی وابستہ ہے۔ جہاں جہاں یہ پھیلے گی ہمارے لئے تبلیغ کا میدان لکھتا آئے گا۔ ان باتوں کے بعد یہ نہیں کہا جا

لکھا کر قادیانیوں کے متعلق مسلمانوں کی عام بدگمانی بے وجہ ہے۔

### تلمذی پیدا ہونے کے مزید وجوہ

۶۔ تمام مسلمانوں کی تلمذی اور ان سے معاشرتی مقاطعہ اور ان کے ساتھ معاشری لکھن کی بنا پر قادیانیوں اور مسلمانوں کے تعلقات میں جو تلمذی پیدا ہو چکی تھی اس کو مرزا غلام احمد صاحب اور ان کے پیروؤں کی ان بہت سی تحریروں نے تلمذ تربیادیا تھا جو مسلمانوں کے لئے سخت و لازار اور اشتغال ایکیز تھیں۔ مثال کے طور پر ان کی چند عبارتیں حسب ذیل ہیں جن کو دیکھ کر عدالت خود اندازہ کر سکتی ہے کہ ایک مسلمان کے لئے ان باتوں کا برداشت کرنا کس قدر مشکل ہے۔

”ایک غلطی کا ازالہ (اشتہار) میں حضرت سعیج موعود نے فرمایا  
محمد رسول اللہ والذین معاہ اشدآء علی الکفار رحماء  
بینہم“ کے الامام میں محمد رسول اللہ سے مراد میں ہوں اور محمد  
رسول اللہ خدا نے مجھے کہا ہے۔“

(اخبار ”الفضل“ قادیان جلد ۲ نمبر ۱۰ سورخ ۱۵ جولائی ۱۹۱۵ء)

”پس نسلی نبوت نے سعیج موعود کے قدم کو پیچھے نہیں ہٹایا۔ بلکہ  
آگے بڑھایا اور اس قدر آگے بڑھایا کہ نبی کریم ﷺ کے پہلو بہ پہلو  
لا کھڑا کیا۔“

(کلۃ النصل مصنف صاحبزادہ بشیر احمد صاحب قادیانی مندرجہ رسالہ  
رسیج یو آف رسیج: صفحہ ۱۱۳ نمبر ۳ جلد ۱۱۳)

”اس کے (یعنی نبی کریم ﷺ کے) لئے چاند گرہن کا نٹھان ظاہر ہوا  
اور میرے لئے چاند اور سورج دونوں گا۔ اب کیا تو انکار کرے  
گا۔“ (اعجاز احمدی صفحہ ۱۷ مصنفہ مرزا غلام احمد قادیانی)

”مگر پھر اتر آئے ہیں ہم میں اور آگے سے ہیں بڑھ کر انہی شاہ میں“

”محمد دیکھنے ہوں جس نے اکمل  
غلام احمد کو دیکھے قادیاں میں“

(از قاضی محمد ظہور الدین صاحب اکمل قادریانی)

( منتقل از اخبار پیغام صلح لاہور مورخ ۱۳ مارچ ۱۹۱۶ء)

”بھگ میں اور تمہارے حسین میں بڑا فرق ہے کیونکہ مجھے تو ہر

ایک وقت خدائی تائید اور مدل ری ہے"۔

”اور میں خدا کا کشته ہوں اور تمہارا حسکن و شنون کا کشته ہے۔  
(نیزول الحجہ مرحوم احمد صاحب صنف)

پس فرق کھلا کھلا اور ظاہر ہے۔“

(نزوں المسیح مرزا غلام احمد صاحب صفحہ ۸۱)

دکر بلاست سیر هر آنم  
صد حسین است در گریانم

## (مرزا غلام احمد صاحب ملکوں از خطبہ بعد میاں محمود احمد

متدرب "الفضل" قادراني جلد ١٢ نمبر ٨٠ سوراخ ٢٦ جنوری ١٩٢٦ء

”ابن مریم کے ذکر کو چھوڑو  
اس سے بتر غلام احمد ہے“

(دالخ ابلاء صفحہ ۲۰)

”یوسع کے ہاتھ میں سوائے کمر و فریب کے اور کچھ نہیں تھا۔ پھر افسوس یہ کہ نالائق عیسائی ایسے شخص کو خدا بنا رہے ہیں۔ آپ کا خاندان بھی نہایت پاک و مطہر ہے۔ تین دادیاں اور نانیاں آپ کی زناکار اور کبھی عورتیں تھیں جن کے خون سے آپ کا وجود ظہور پذیر ہوا۔“

(ضیغم انجا آتم صفحہ نور القرآن ۲ صفحہ ۱۲)

”جو شخص تیری ہیروی نہیں کرے گا اور تیری بیعت میں داخل نہیں ہو گا اور تیرا مخالف رہے گا وہ خدا اور رسول کی مخالفت کرنے والا جنمی ہے۔“

(الامام مرزا غلام احمد صاحب تبلیغ رسالت جلد نہم صفحہ ۲۷)

”کل مسلمانوں نے مجھے قبول کر لیا ہے اور میری دعوت کی تقدیق کر لی ہے مگر کچھ بیویوں اور بد کاروں کی اولاد نے مجھے نہیں مانا۔“

(آئینہ کمالات صفحہ ۵۲)

”جو شخص میرا مخالف ہے وہ عیسائی، یہودی، شرک اور جنمی ہے۔“

(نزول الحج صفحہ ۲۷ تذکرہ صفحہ ۲۲)

(تحفہ گولڈویہ صفحہ ۳۱ تبلیغ رسالت جلد نہم صفحہ ۲۷)

” بلاشبہ ہمارے دشمن بیابانوں کے خزیر ہو گئے اور ان کی عورتیں کیتوں سے بھی بڑھ گئیں۔“

(بجم الدلی صفحہ ۱۰ اور شیخ صفحہ ۲۹۲)

”جو شخص ہماری فتح کا قائل نہ ہو گا تو صاف سمجھا جائے گا کہ اس کو ولد الحرام بننے کا شوق ہے۔“ (انوار الاسلام ص ۳۰)

### لازمی نتیجہ

۷۔ یہ اسباب نصف صدی سے اپنا کام کر رہے تھے اور انہوں نے خاص طور پر ہنگاب میں قادریانیت کو مسلمانوں کے لئے ایک ایسا مسئلہ بنادیا تھا جو چاہے کوئی بڑا مسئلہ نہ ہو مگر احساس کے لحاظ سے ایک تین مسئلہ ضرور تھا جس کی تلخی کو شروں اور دیہات کے لاکھوں آدمی یکساں محسوس کر رہے تھے۔ اس میں شک نہیں کہ یہ تلخی اس سے پہلے کسی بڑے ہنگامہ کی محک نہ بینی تھی مگر بچھتے تھے میں چالیس سال کے دوران میں وہ رہا اور چھوٹے چھوٹے گھر بیوی خانہ اتنی اور مقامی جگہوں پر پا کرتی رہی تھی۔ جو بارہا بعد اتوں تک بھی فوج داری اور دیوانی مقدمات کی صورت میں پہنچے ہیں۔ مسلمانوں کے اوپرے طبقے ہے اس میں شریک نہ رہے ہوں مگر عوام اور نچلے متوسط طبقہ میں ایک دت سے یہ عام خواہش موجود رہی ہے کہ قادریانیوں کو مسلمانوں سے علیحدہ ایک اقلیت قرار دے دیا جائے۔ تاکہ انہیں مسلمانوں کے معاشرہ میں شامل رہ کر اپنی تلخی سے اس معاشرہ کے اجزاء کو آئے دن پارہ پارہ کرتے رہنے کا موقع نہ ملے مسلمانوں کی اسی خواہش کی ترجیحی اب سے تقریباً میں برس پہلے علامہ اقبال مرحوم نے اپنے رسالہ (Islam and Ahmadiism) میں فرمائی تھی اور اس کے حق میں بڑے مضبوط دلائل دیئے تھے۔

۸۔ انگریزی دور میں مسلمان اس کی بہت کم امید رکھتے تھے کہ وہ قادریانیوں کو اپنے سے الگ کرنے کی کوشش میں کامیاب ہو سکیں گے کیونکہ ایک بیرونی قوم سے قدرتی طور پر یہ توقع نہیں کی جاسکتی تھی کہ وہ مسلمانوں کے ایک معاشرتی مسئلہ کو

ہدردی کے ساتھ سمجھنے اور حل کرنے کی زحمت اٹھائے گی اور مسلمانوں کو یہ بھی احساس تھا کہ انگریز قادیانیوں کو قصد اسلامانوں کے اندر شامل رکھنا چاہتے ہیں۔ تاکہ بوقت ضرورت مسلم مفاد کے خلاف ان کو آسانی کے ساتھ استعمال کیا جائے۔ مگر جب پاکستان ایک خود مختار ریاست کی حیثیت سے وجود میں آگیا تو مسلمانوں نے بجا طور پر اپنی قوی حکومت سے یہ توقع وابستہ کی کہ وہ دوسرے مسائل کی طرح قادیانیت کے مسئلہ کی طرف بھی توجہ کرے گی۔ جو پچاس برس سے ان کی ملت میں مسلسل تفرقہ برپا کر رہی ہے اور جس کی بدولت ایک ہی قوم کے اندر دو ایسے عضو پیدا ہو رہے ہیں جو نہ ہی معاشرتی، معاشی اور سیاسی حیثیت سے باہم تصادم اور نہر آزمائیں۔ پاکستان کی عمر کے ساتھ یہ توقع بڑھتی اور پھر بذریع مایوسی اور بے چینی اور شکایت کی حد تک پہنچتی چلی گئی۔ میں نے ۱۹۵۰ء اور ۱۹۵۱ء میں تقریباً پورے ہنگاب کا دورہ کیا ہے اور شرکوں کے علاوہ دیساتی علاقوں تک بھی گیا ہوں۔ اس پورے دورے میں کوئی جگہ ایسی نہ تھی جماں گھ سے قادیانیت کے ہارے میں سوال نہ کیا گیا ہو میں نے اسی وقت یہ محسوس کر لیا تھا کہ جس مسئلہ کے متعلق عام لوگوں کے دلوں میں یہ احساسات موجود ہوں اس کو اگر حل نہ کیا گیا تو وہ کبھی نہ کبھی ملک میں ایک فتنہ اٹھا کر رہے گا۔

### قادیانیوں کی اشتعال انگلیزی

۹۔ قیام پاکستان کے بعد خود قادیانیوں کی طرف سے بھی پے در پے ایسی باتیں ہوتی رہی ہیں جنہوں نے مسلمانوں کی تشویش میں مزید اضافہ کر دیا اور مسلمان یہ محسوس کرنے لگے کہ قادیانی مسئلہ انگریزی دورے سے بھی بڑھ کر ان کے لئے اب ایک خطرناک مسئلہ بنتا جا رہا ہے۔ چھوٹی چھوٹی باتوں کو نظر انداز کر کے میں صرف

پانچ اہم باتوں کی طرف مددالت کی توجہ دلاؤں گا۔

اول یہ کہ مرتضیٰ الدین محمود احمد صاحب نے ۲۲ جولائی ۱۹۳۸ء کو کوئٹہ میں تقریر کرتے ہوئے اس خیال کا اظہار فرمایا کہ وہ بلوچستان کو ایک قادیانی صوبہ میں تبدیل کرنا چاہتے ہیں ماکہ پورے پاکستان پر قبضہ کرنے کے لئے وہ ایک (Base) کے طور پر کام آئے۔ یہ خطبہ ۱۳ اگست ۱۹۳۸ء کے الفضل میں ملاحظہ کیا جا سکتا ہے مرتضیٰ صاحب نے اس خیال کو صرف ایک وقتی خواہش کے طور پر ہی ظاہر نہیں کیا ہے بلکہ وہ اس کا بار بار اعادہ کرتے رہے ہیں۔ چنانچہ ۵ جولائی ۱۹۵۰ء کے ”الفضل“ میں بھی ان کا ایک خطبہ اسی خیال کا حامل ہے۔ اس سے معلوم ہوتا ہے کہ یہ ایک مستقل منصوبہ ہے جو ان کے ذہن میں پکتا رہا ہے۔

دوم یہ کہ انہوں نے اپنے اس منصوبہ کا بھی بار بار علی الاعلان اظہار کیا ہے کہ باقاعدہ ایک ملتگم کوشش کے ساتھ مختلف سرکاری مکھیوں میں قادیانیوں کو داخل کیا جائے اور پھر سرکاری عمدوں پر قبضہ کر کے حکومت کی مشینزی کو قادیانی جماعت کے مفاد میں استعمال کیا جائے۔ اس کی مثال میں غیفہ صاحب کے صرف ایک خطبہ کی حسب ذیل عبارت نقل کر دینا کافی ہے۔

”اگر وہ (قادیانی جماعت کی صوبائی شاخیں) اپنے نوجوانوں کو دنیا کا نے پر لگائیں تو اس طرح لگائیں کہ جماعت اس سے فائدہ اٹھا سکے۔ بھیڑ چال کے طور پر نوجوان ایک ہی ملکہ میں چلے جاتے ہیں حالانکہ متعدد ملکے ہیں جن کے ذریعے سے جماعت اپنے حقوق حاصل کر سکتی ہے اور اپنے آپ کو شر سے بچا سکتی ہے۔ جب تک ان سارے مکھیوں میں ہمارے اپنے آدمی موجود نہ ہوں ان سے جماعت

پوری طرح کام نہیں لے سکتی۔ سلاموئے موئے محکموں میں سے فوج ہے پولیس ہے ایڈ فشریشن ہے ریلوے ہے قانس ہے اکاؤنٹس ہے کشم ہے انجینئرگ ہے۔ یہ آنھ دس موئے موئے میں ہیں جن کے ذریعہ سے ہماری جماعت اپنے حقوق محفوظ کر سکتی ہے۔ ہماری جماعت کے نوجوان فوج میں بے تحاشا جاتے ہیں اس کے نتیجہ میں ہماری نسبت فوج میں دوسرے محکموں کی نسبت سے بہت زیادہ ہے اور اس سے ہم اپنے حقوق کی حفاظت کا فائدہ نہیں اٹھاسکتے۔ باقی ملکے خالی پڑے ہیں۔ بے شک آپ اپنے لاکوں کو نوکری کرائیں۔ لیکن وہ نوکری اس طرح کیوں نہ کرائی جائے جس سے جماعت فائدہ اٹھاسکے۔ ہمیں اس بارے میں پلان بنانا چاہیے اور پھر اس کے مطابق کام کرنا چاہیے۔

(الفصل ۱۱ جنوری ۱۹۵۲ء)

سوم یہ کہ خلیفہ صاحب قیام پاکستان کے بعد سے اپنے پیروؤں کو مسلسل ”دشمن“ کے مقابلہ پر اکساتے اور بہرہ کاتے رہتے ہیں اور ان کے اندر ایک جگ جویاں ذہنیت پیدا کرنے کی کوشش کرتے رہے ہیں۔ مثال کے طور پر ان کے ایک خطبہ کی یہ عبارت ملاحظہ ہو:

”لوگ گھبراتے ہیں کہ ان کی مخالفت کیوں کی جاتی ہے۔ لوگ جنجلہ اٹھتے ہیں کہ ان کی عداوت کیوں کی جاتی ہے، لوگ چڑتے ہیں کہ انہیں دکھ کیوں دیا جاتا ہے۔ لیکن اگر گالیاں دینے اور دکھ دینے کی یہی وجہ ہے کہ وہ ہمارا شکار ہیں، تو پھر ہمیں گھبرانا نہیں چاہئے اور نہ کسی

تم کا فکر کرنا چاہئے بلکہ ہمیں خوش ہونا چاہئے کہ دشمن یہ محسوس کرتا ہے کہ اگر ہم میں کوئی نئی حرکت پیدا ہوئی تو ہم اس کے نہ ہب کو کھا جائیں گے۔

(الفصل ۱۶ جولائی ۱۹۳۹ء)

صریح طور پر دیکھا جاسکتا ہے کہ اس عبارت میں "لوگ" سے مراد قادریانی ہیں۔ "دشمن" سے مراد مسلمان ہیں۔ مرزا صاحب مسلمانوں کو اپنا "شکار" قرار دے رہے ہیں اور اس بات پر سرت کا اظہار فرم رہے ہیں کہ مسلمان ان کی تحریک کو اپنے نہ ہب کے لئے بناہ کن خطرہ محسوس کرتے ہیں۔ ایسے ہی جگہ بیانہ خطبے ۵ جولائی ۱۹۵۰ء اور ۷ مئی ۱۹۵۱ء کے الفصل میں بھی موجود ہیں۔

چہارم یہ کہ قادریانی جماعت کی طرف سے جارحانہ ارادوں کا اظہار صرف جنگ جویانہ باتوں ہی کی محل میں نہیں بلکہ عملی تدابیر کی محل میں بھی ہوتا رہا ہے جن کی خبریں عام طور پر مسلمانوں میں پھیل کر اضطراب پیدا کرتی رہی ہیں۔ مثلاً فوج میں "فرقان پیالیں" کے نام سے غالص قادریانوں پر مشتمل ایک پیالیں کا قیام۔ قادریانوں کے پاس اسلحہ سازی کے متعدد کار خانے ہونا اور قادریانوں کو اسلحہ کے بکفرت لائسنس حاصل ہونا۔ ان چیزوں کو قادریانوں نے خود ہی عوام کے سامنے بیان کر کے اپنار عرب بخانے کی کوشش کی ہے۔

پنجم یہ کہ مرزا بشیر الدین محمود احمد صاحب اور ان کی جماعت کے دوسرے لوگوں نے ۱۹۵۲ء کے آغاز سے مسلمانوں کو کھلمن کھلا دھمکیاں دینا شروع کر دیں جن کا الجہ روز بروز اشتھان اگنیز ہوتا چلا گیا۔ مثال کے طور پر ان کی حسب ذیل عبارتیں ملاحظہ

ہوں:

”هم فتح یاب ہوں گے۔ مفرور تم مجرموں کی طرح ہمارے سامنے پیش ہو گے اس وقت تمہارا حشر بھی وہی ہو گا جو فتح تک کے دن ابو جمل اور اس کی پارٹی کا ہوا۔“

(الفصل ۳ جنوری ۱۹۵۲)

”۱۹۵۲ء کو گزرنے نہ دیجئے جب تک کہ احمدیت کا رعب دشمن اس رنگ میں محسوس نہ کرے کہ اب احمدیت مٹائی نہیں جاسکتی اور وہ مجبور ہو کر احمدیت کی آنغوш میں آگرے۔“

(الفصل ۱۶ جنوری ۱۹۵۲)

”ہاں اب آخری وقت آئے ہے ان تمام علائے حق کے خون کا بدلہ لینے کا جن کو شروع سے لے کر آج تک یہ خونی ملا قتل کراتے آئے ہیں۔ ان سب کے خون کا بدلہ لیا جائے گا۔“

۱۔ عطاء اللہ شاہ بخاری سے۔

۲۔ ملابد ایونی سے۔

۳۔ ملا احتشام الحق سے۔

۴۔ ملا محمد شفیع سے۔

۵۔ طامودووی (پانچویں سوار) سے۔

(الفصل ۱۵ جولائی ۱۹۵۲)

یہ ہیں وہ تاریخی اسباب جنہوں نے مسلمانوں کے ساتھ قادیانیوں کے اختلافات کو شدید سے شدید تر کر دیا۔

## تحقیقاتی عدالت میں

### مولانا سید ابوالا علی مودودی کے دوسرے بیان کے اقتباسات

۱۔ قادیانیوں کے متعلق مسلمانوں کی طرف سے جو مطالبات پیش کئے گئے ہیں مثلاً یہ کہ انہیں مسلمانوں سے الگ ایک اقلیت قرار دیا جائے، اور قادیانیوں کو سرکاری مکھوں میں کلیدی مناصب سے ہٹا دیا جائے، ان کے بارے میں متعدد سوالات عدالت میں اٹھائے گئے ہیں مگر ان کے صحیح اور کامل جوابات نہیں دیئے گئے۔

### قادیانیوں سے متعلق مطالبات بیک وقت سیاسی بھی ہیں اور مذہبی بھی

(الف) یہ سوال بار بار کیا گیا ہے کہ یہ مطالبات مذہبی ہیں یا سیاسی؟ اور اکثر اس کا جواب صرف یہ دیا گیا ہے کہ یہ مذہبی مطالبات ہیں۔ حالانکہ درحقیقت نہ یہ سوال صحیح اور نہ اس کا یہ جواب۔ اس میں شک نہیں کہ جس نزاع کو حل کرنے کے لئے یہ مطالبات پیش کئے گئے ہیں اس کی ابتداء ایک مذہبی اختلاف سے ہوئی ہے، لیکن پچھلے پچاس سال کے تدریجی ارتقاء سے اب وہ محض ایک مذہبی نزاع نہیں رہی ہے بلکہ ایک معاشرتی، معاشری اور سیاسی نزاع بھی ہن گئی ہے۔ کوئی مسئلہ اپنی اصل کے اعتبار سے خواہ مذہبی ہو یا اخلاقی جب وہ عملاً معاشرے میں پیچیدہ گیا اور خرایاں پیدا کرنے لگتا ہے تو اس کو لامحالہ دستور یا قانون یا انتظامی تدبیر کے ذریعہ سے حل کرنا پڑتا ہے اور ایسے موقع پر یہ بحث پیدا نہیں کی جاتی کہ مسئلہ تو مذہبی یا اخلاقی ہے، اس کو سیاسی

وسائل سے کیوں حل کیا جا رہا ہے۔ یہاں مسلمانوں اور قادیانیوں کے مذہبی زراع نے جو صورت اختیار کر لی ہے۔ وہ یہ ہے کہ مسلم معاشرے کے اندر ایک جدا گانہ مستقل اور منظم جتنا بن گیا ہے جو عقیدے میں مسلمانوں سے بیشادی اختلافات رکھتا ہے، معاشرت میں ان سے مقاطعہ کرتا ہے، معاشری میدان میں ان کے خلاف منظم طور پر بر سری یکار ہے، سیاسی حیثیت سے یہیش ان کے مفاد کے خلاف کام کرتا رہا ہے، اور ان سب باتوں کے باوجود وہ مسلمانوں میں شامل رہ کر اپنی تبلیغ کے ذریعہ سے اپنی تعداد بڑھا رہا ہے اور مسلم معاشرے کے داخلی انتشار میں روز بروز اضافہ کئے چلا جاتا ہے۔ اس پر مزید وہ خطرات ہیں جو سرکاری ملازمتوں میں اس گروہ کی انتہائی غیر متناسب کثرت سے، اور اس کے ان سیاسی منصوبوں سے، جو بلوچستان کو (Base) بنانے کے سارے پاکستان پر قبضہ کرنے کے لئے، اس کی جانب سے بارہا ظاہر کئے گئے ہیں، مسلمانوں میں شدت کے ساتھ اضطراب پیدا کر رہے ہیں۔ اس طرح کے ایک مسئلے کو آخر میں ایک مذہبی مسئلہ کیسے کہا جا سکتا ہے، اور اسے حل کرنے کے لئے دستوری، قانونی اور سیاسی تدابیر استعمال کرنے کے سوا آخر اور کیا چارہ کار ہے؟ تھوڑہ ہندوستان میں ہندو مسلم زراع بھی اصلاً ایک مذہبی زراع ہی تھی، مگر جدا گانہ انتخاب سے لے کر قیم ملک تک اس کو حل کرنے کے لئے جتنے مطالبے بھی کئے گئے وہ سب سیاسی نوعیت کے مطالبے تھے۔

### مسلمانوں اور قادیانیوں کے اختلافات بیشادی ہیں

(ب) مسلمانوں اور قادیانیوں کے اختلاف کو مختلف فرقوں کے اختلافات کی نظری فرض کر کے بدلات میں بار بار علماء اور فرقوں کی باہمی تکشیش کے متعلق سوالات کئے گئے ہیں۔ مگر یہ میں ایک خلط بحث ہے۔ ان دونوں قسم کے اختلافات میں درحقیقت کوئی مماثلت ہی نہیں ہے کہ انہیں ایک دوسرے کی نظری قرار دیا جاسکے۔

بلاشہ یہ ایک افسوس ناک واقع ہے کہ بعض فرقوں کے علماء نے بعض دوسرے فرقوں اور ان کے علماء کی تکفیر کی ہے اور اپنے فتووں میں حد سے زیادہ تجاوز بھی کیا ہے، لیکن اس کے ساتھ یہ بھی ایک حقیقت ہے جس سے انکار نہیں کیا جا سکتا کہ جن مسائل پر یہ تکفیر بازی کی گئی وہ محض چند دینیاتی مسائل کی تعبیرات کے اختلافات تھے۔ اسی بنا پر مسلم ملت نے بھیتیت مجموعی تکفیر کے ان فتووں کو کبھی اہمیت نہ دی۔ محتاط علماء نے ان کو بھیش ناپسند کیا۔ کسی شخص یا گروہ کو خارج از ملت قرار دینے پر مسلمانوں کے درمیان کبھی اختاق نہیں ہوا۔ مختلف فرقوں کے مسلمان ایک دوسرے کے ساتھ نمازیں پڑھتے رہے، ایک دوسرے کی نماز جنازہ میں شریک ہوتے رہے، آپس میں شادی بیاہ کرتے رہے۔ حتیٰ کہ قُسُنُوں اور شیعوں کی باہمی مناکحت کی بھی ہزار ہامثالیں موجود ہیں۔ پھر سب سے پڑھ کریے کہ جب کبھی کوئی اہم قوی مسئلہ پیدا ہوا تمام مسلمانوں نے مل کر اس کے لئے جدوجہد کی۔ ان کا قوی مفاد ایک رہا، اور ان کے قوی جذبات اور سیاسی مقاصد مشترک رہے۔ اس کے بر عکس قادریانیوں اور مسلمانوں کا اختلاف ایک بخیاری اختلاف ہے۔ کوئی شخص جو اسلام کے متعلق سرسری سی واقفیت بھی رکھتا ہو، اس امر سے بے خبر نہیں ہو سکتا کہ نبوت کا عقیدہ اسلام کے اساسی عقائد میں سے ہے اور ایک شخص کے دعوائے نبوت پر ایمان لانے یا نہ لانے سے لازماً کفر و ایمان کی تفہیق واقع ہو جاتی ہے۔ یہی وجہ ہے کہ مرتضیٰ غلام احمد صاحب کے دعوائے نبوت پر ان کے ماننے والوں اور نہ ماننے والوں کے درمیان اختلاف کی ایک ایسی دیوار حائل ہو گئی جو اس سے پہلے کبھی مسلم فرقوں کے درمیان حائل نہ ہوئی تھی۔ تمام فرقوں کے مسلمانوں نے بالاتفاق قادریانیوں کو کافر قرار دیا اور قادریانیوں نے اس کے بر عکس ان سب لوگوں کو کافر ٹھیکرا یا جو مرتضیٰ صاحب کو نبی نہ مانیں۔ دوسری تکفیروں کے بر عکس اس تکفیر نے عملاً دونوں

گروہوں کو ایک دوسرے سے الگ روایا، عبادت سے لے کر معاشرت تک ان کے درمیان ہر چیز میں جدائی پڑ گئی، ان کے قوی مفاد اور سیاسی حوصلے (Political Ambitions) تک ایک دوسرے سے مختلف ہو گئے اور علیحدگی سے گذر کر نوبت سکھش اور حاصلت تک پہنچ گئی۔ اس صریح فرق کو آخر کیسے نظر انداز کیا جاسکتا ہے اور قادیانی مسلم اختلافات کو فرقوں کے باہمی اختلافات سے خلط لھٹ کر دینا کس طرح صحیح ہو سکتا ہے؟ تاہم اگر ایسا کوئی فیصلہ کر بھی دیا جائے تو کیا یہ ممکن ہے کہ عملاً وہ سکھش ختم ہو جائے جو شروع سے لے کر دیسات تک ہزاروں خاندانوں میں اور دفتروں سے لے کر مئیوں تک ہزاروں افراد میں برپا ہے؟

### تمام مخربین کو اقلیت قرار دینے کا مطالبہ ضروری نہیں

(ج) عدالت میں یہ سوال بھی پار بار اٹھایا گیا ہے کہ آیا ان سب لوگوں کو اسی طرح غیر مسلم اقلیت قرار دینے کا مطالبہ کیا جائے گا جو اسلام کے بیانی مسائل میں عام مسلمانوں سے مختلف نظریہ اختیار کریں، مثلاً اہل قرآن اور ایسے ہی دوسرے لوگ۔ اس کا ایک جواب اصولی پہلو سے ہے، اور دوسرا عملی پہلو سے۔ اصولی پہلو سے اس کا جواب یہ ہے کہ جہاں تک تعبیر، اجتہاد اور استنباط کا تعلق ہے، اس میں مختلف نظر رکھنے والوں کے لئے اسلام میں زیادہ سے زیادہ ذہنی کی گنجائش ہے۔ ایسے امور میں بڑی سے بڑی غلطی بھی گراہی ہو سکتی ہے گر اس پر خروج از اسلام کا حکم نہیں لگایا جاسکتا۔ مخالف اس کے اسلام کے اساسی امور میں جب کبھی کوئی ایسا روبدل کیا جائے گا جس کے لئے راترہ دین میں کوئی گنجائش نہ ہو، تو ایسی صورت میں یقیناً خروج از اسلام کا حکم لگایا جائے گا بالآخر اس کے کہ اس کی زد کس پر پڑتی ہے۔ عملی پہلو سے اس کا جواب یہ ہے کہ ایک فرد یا چند منتشر افراد کا اسلام سے انحراف اور چیز ہے، اور مسلم

معاشرے کے اندر ایک مخرف گروہ کی باقاعدہ جگہ بندی، جو مسلسل تبلیغ سے اپنی تعداد بھی بڑھا رہی ہو اور معاشری و سیاسی حیثیت سے مسلمانوں کے مقابلے میں کمکش بھی کر رہی ہو، ایک بالکل عی دوسری چیز۔ اس دوسری قسم کے انحراف سے مسلسل نصف صدی تک زخم کھاتے رہنے کے بعد اگر مسلمان تھک آکر کچھ مطالبات پیش کرتے ہیں تو اس موقع پر آخر پہلی قسم کے انحراف کی مثالیں کیوں یاد کی جاتی ہیں؟ کیا عملاء یہ بات دنیا بھر کے سامنے نمایاں نہیں ہے کہ پہلی قسم کے مخرفین کے ساتھ مسلمانوں کا اجتماعی طرز عمل دوسری قسم کے مخرفین کی بہ نسبت صریح طور پر مختلف ہے؟ مسلمان آخر کب یہ مطالبه لے کر اٹھتے تھے کہ تمام مخرفین کو غیر مسلم اقیتوں میں شامل کیا جائے؟

### ظفراللہ خاں کی علیحدگی کے مطالبے کے وجود

(د) سر ظفراللہ خاں کے متعلق مسلمانوں کی طرف سے جو مطالبہ کیا گیا ہے وہ محض اس نظریے پر مبنی نہیں ہے کہ کسی غیر مسلم کو اسلامی ریاست کا وزیر نہ ہونا چاہئے، بلکہ اس کی بنیادی ہے کہ صاحب موصوف نے اپنی سرکاری پوزیشن سے سراسر ناجائز فائدہ اٹھا کر تقسیم ہند سے پہلے بھی قادیانی تحریک کو تقویت پہنچائی ہے اور قیام پاکستان کے بعد پہلے سے بھی بڑھ کر وہ ایسا کرتے رہے ہیں۔ اس لئے ان کا اقتدار کی کری پر بیٹھنا مسلمانوں کے لئے ایک مستقل وجہ شکا بہت بن گیا ہے۔ اب ہم سے کہا جاتا ہے کہ ان کو وزارت سے ہٹا دیا جاتا تو پاکستان کو امریکہ سے ایک دانہ گندم بھی نہ ملتا۔ میں کہتا ہوں کہ یہ بات اگر واقعی صحیح ہے تو اس معاملہ کی نوعیت اور بھی زیادہ شدید ہو جاتی ہے۔ اس کے توصاف معنی یہ ہیں کہ امریکہ نے اپنا خاص ایجنس ہمارے حکم خارجیہ پر مسلط کر دیا ہے اور ۱۰ لاکھ شہریوں کے عوض نہاری خارجی پالیسی رہن رکھی گئی ہے۔ اس صورت میں تو ہمیں قادیانی تحریک کے بجائے امریکہ کی سیاسی غلامی سے

نجات پانے کے لئے صاحب موصوف کی علیحدگی کا مطالبہ کرنا چاہئے۔ یہ بات میں صرف اس مفردے پر کہہ رہا ہوں کہ حکومت امریکہ نے ایسی کوئی بات حکومت پاکستان سے صراحتاً یا کنایت کی ہو۔ مگر مجھے یہ یقین نہیں آتا کہ امریکہ حکومت کا کوئی مدیر ایسا ہے وقوف ہو سکتا ہے کہ وہ پاکستان کے سازھے سات کروڑ باشندوں کی دوستی پر ایک شخص کی دوستی کو ترجیح دے، اور ۲۸ کروڑ روپے کے ایک دوستانہ تھنے سے باشندوں کا پاکستان کو احسان مند بنانے کے بجائے ان کے دلوں میں اپنی قوم اور حکومت کے خلاف ائمے سیاسی ٹکوک پیدا کر دے۔

### کلیدی مناسب کا مفہوم اور مطالبہ علیحدگی کے لئے دلائل

(۱) قادیانیوں کو کلیدی مناصب سے ہٹانے کا جو مطالبہ کیا گیا ہے اس کی بنیاد بھی صرف یہ نظریہ نہیں ہے کہ اسلامی ریاست میں غیر مسلمانوں کو کلیدی مناصب پر حاصل نہیں کیا جاسکتا، بلکہ یہ مطالبہ اس بنا پر کیا گیا ہے کہ (۱) چھٹے دور میں انگریزوں کی نیز معمولی عنایات سے اور موجودہ دور میں پاکستان کے حکمرانوں کی غفلت اور بے حصی سے فائدہ اٹھا کر اس چھوٹے سے گروہ نے اپنی آبادی کے تناست سے بدرجہ زیادہ طازمتوں پر قبضہ کر لیا ہے، (۲) اس گروہ کا جو شخص بھی کسی اہم عمدے پر ہنچ گیا ہے اس نے اپنے ہم نمہبوں کو بھرتی کرنے میں کوئی کسر نہیں اٹھا رکھی ہے، (۳) اس گروہ کے کے پیشو امرزا بشیر الدین محمود احمد صاحب نے اعلانیہ اپنے پیروؤں کو ہدایت کی ہے کہ ایک منصوبہ ہنا کر تمام سرکاری حکاموں میں گھنے کی کوشش کریں۔ (۴) اس گروہ کے بااثر عمدہ داروں نے اکثر اپنے نمہب کی تبلیغ اس کی طرح کی ہے کہ جوان کے دائرہ اثر میں طازمت حاصل کرنا چاہیے وہ قادیانیت قبول کر لے اور (۵) اب ان کے حوصلے یہاں تک پڑھ گئے ہیں کہ اس راستے سے وہ پاکستان کی حکومت پر قبضہ کرنے کے خواب

دیکھنے لگے ہیں۔ اس صورت حال کو دیکھ کر مجبوراً یہ فیصلہ کیا گیا ہے کہ ان لوگوں کو کلیدی مناصب سے ہٹایا جائے۔ اس مطالبے کے سیاق و سبق میں کلیدی مناصب کا مفہوم وہ نہیں ہے جو غیر مسلمانوں کو کلیدی مناصب نہ دینے کے اسلامی نظریے میں ہے۔ بلکہ یہاں کلیدی منصب سے ہروہ اہم عمدہ مراد ہے جس پر فائز ہو کر قادیانی گروہ کا کوئی شخص اپنے گروہ کو اسی طرح کے ناجائز فائدے پہنچا سکتا ہو جن کا اپر ذکر کیا گیا ہے۔ درحقیقت جیسی کچھ صورت حال اس گروہ نے اپنی روشن سے پیدا کر دی ہے اور اس کو اگر انصاف کی نگاہ سے دیکھا جائے تو محسوس ہو گا کہ یہ مطالبہ اصلی ضرورت سے بہت کم ہے۔ مطالبہ تو اس کے ساتھ یہ بھی ہونا چاہئے تھا کہ آئندہ دس سال کے لئے تمام مکملوں میں قادیانیوں کی بھرتی بالکل بند کر دی جائے تاکہ موجودہ عدم توازن کی کیفیت دور ہو سکے۔

### عدالت کے سامنے پیش کروہ قادیانیوں کی بناوٹی پوزیشن

(۲) عدالت میں یہ خیال بھی ظاہر کیا گیا ہے کہ صدر انجمن احمدیہ رہوہ میں طرف سے اس کے وکیل نے عدالت کے ویئے ہوئے سات سوالوں کے جواب میں جو بیان دیا ہے اس سے مسلمانوں اور قادیانیوں کا اختلاف رفع ہو جاتا ہے۔ میں نے اس بیان کو پورے غور کے ساتھ پڑھا ہے۔ میری سوچی سمجھی رائے یہ ہے کہ اس بیان سے پوزیشن میں ذرہ برا بر بھی تغیر واقع نہیں ہوتا اور اس کے باوجود نزاع و اختلاف کے وہ تمام اسباب جوں کے توں باقی رہتے ہیں جو اب تک خرابی کے موجب رہے ہیں۔ اس بیان میں قادیانیوں نے پوری ہو شیاری کے ساتھ یہ کوشش کی ہے کہ اپنی اصلی پوزیشن کو تاویلوں کے پردے میں چھا کر ایک بناوٹی پوزیشن عدالت کے سامنے پیش کریں تاکہ عدالت ان سے دھوکا کھا کر ان کے حق میں مفید مطلب رپورٹ بھی دے دے اور وہ

اپنی سابق روشن پر علیٰ حالہ قائم بھی رہ سیں۔ ان کی سابق تحریروں اور ان کے اب تک کے طرزِ عمل سے جو شخص کچھ بھی واقفیت رکھتا ہوا وہ یہ محسوس کئے بغیر نہیں رہ سکتا کہ انہوں نے اس بیان میں اپنی پوزیشن بدل کر قریب قریب وہ پوزیشن اختیار کر لی ہے جو لاہوری احمدیوں کی پوزیشن تھی۔ لیکن یہ تبدیلی وہ صاف صاف یہ کہہ کر اختیار نہیں کرتے کہ ہم مسلمانوں کے ساتھ نہ اخ فتح کرنے کے لئے اپنے عقیدے اور مسلم میں یہ تغیر کر رہے ہیں۔ بلکہ وہ اسے اس رنگ میں پیش کرتے ہیں کہ ہماری پوزیشن ابتداء سے نبی رہی ہے۔ حالانکہ یہ صریح غلط بیانی ہے۔ اس کا صاف مطلب یہ ہے کہ وہ عملاً اپنی سابق پوزیشن کی توثیق کر رہے ہیں اور آئندہ بھی اسی پر قائم رہنا چاہتے ہیں، البتہ عارضی طور پر اس تحقیقات کے دوران میں انہوں نے ایک مناسب وقت پوزیشن اختیار کر لی ہے جو تحقیقات کا دور گزرنے کے ساتھ ہی فتح ہو جائے گی۔ اس فریب کی حقیقت اچھی طرح واضح ہو جائے گی اگر ان کے بیان کا ذرا تفصیل جائزہ لے کر دیکھ لیا جائے۔

(الف) عدالت نے سوال کیا تھا کہ جو مسلمان مرزا صاحب کو نبی نہیں مانتے کیا وہ موسیٰ اور مسلم ہیں؟ جواب میں وہ کہتے ہیں:

”کسی شخص کو حضرت بانی سلسلہ احمدیہ کو نہ ماننے کی وجہ سے غیر مسلم نہیں کہا جا سکتا۔“

”مگر یہ جواب دینے کے ساتھ ہی انہیں یاد آ جاتا ہے کہ ان کی پچھلی تحریرات اس کے بالکل خلاف ہیں۔ اس لئے وہ ان کی تاویل یوں کرتے ہیں کہ:

”ممکن ہے کہ ہماری بعض سابقہ تحریرات سے غلط فہمی پیدا کرنے

کی کوشش کی جائے اس کے متعلق ہم کہہ دینا چاہتے ہیں کہ ہماری ان سابقہ تحریرات میں جو اصطلاحات استعمال کی گئی ہیں وہ ہماری مخصوص ہیں، عام مخاورے کو جو مسلمانوں میں رائج ہے استعمال نہیں کیا گیا ہے، کیونکہ ہم نے اس مسئلے پر یہ کتابیں غیر احمدیوں کو مخاطب کر کے شائع نہیں کیے بلکہ ہماری یہ تحریرات جماعت کے ایک حصے کو مخاطب کر کے لکھی گئی ہیں، اس لئے ان تحریرات میں ان اصطلاحات کو مد نظر رکھنا ضروری نہیں تھا جو دوسرے مسلمانوں میں رائج ہیں۔

اس عبارت سے صاف ظاہر ہے کہ وہ اپنی سابق تحریرات کی تردید نہیں بلکہ توثیق کر رہے ہیں اور عدالت کو یقین دلاتا چاہتے ہیں کہ ان تحریرات کا مفہوم ان کے موجودہ جواب کے خلاف نہیں ہے۔ اب ذرا ان کی سابق تحریروں میں سے صرف دو عبارتیں ملاحظہ ہوں۔

”کل مسلمان جو حضرت سعیج موعود کی بیعت میں شامل نہیں ہوئے، خواہ انہوں نے حضرت سعیج موعود کا نام بھی نہیں بنا، وہ کافر اور دائرہ اسلام سے خارج ہیں۔“

(آئینہ صداقت، مصنفہ مرتضیٰ بشیر الدین محمود احمد صاحب ص ۲۵)

”ہر ایک ایسا شخص جو موسیٰ کو مانتا ہے مگر عیسیٰ کو نہیں مانتا، یا عیسیٰ کو مانتا ہے مگر محمد کو نہیں مانتا، یا محمد کو مانتا ہے مگر سعیج موعود کو نہیں مانتا، وہ نہ صرف کافر بلکہ پاک کافر اور دائرہ اسلام سے خارج ہے۔“

(کلہ الفصل، مصنفہ صاحبزادہ بشیر احمد صاحب ص ۱۱۰)

صاف دیکھا جا سکتا ہے کہ ان دونوں عبارتوں میں محض مرتضیٰ صاحب کے نہ

مانے کی وجہ سے مسلمانوں کو کافر، پکا کافر اور دائرہ اسلام سے خارج قرار دیا گیا ہے۔ کیا یہ باور کیا جا سکتا کہ یہ تینوں الفاظ قادیانیوں کی مخصوص اصطلاحات ہیں، اور ان کا مفہوم وہ نہیں ہے جو مسلمانوں میں عام طور پر رائج ہے؟ اس طرح کی تحریروں کی یہ تاویل کس قدر بھوئی تاویل ہے کہ ہم نے یہ تحریات جماعت کے ایک حصے (یعنی لاہوری احمدیوں) کو مخاطب کر کے لکھی تھیں۔ آخر کون نہیں جانتا کہ لاہوری احمدیوں سے قادیانیوں کا جس بات پر بچھتے ۲۵ سال جھگڑا رہا ہے وہ اسی نکتے پر تھا کہ قاریانی مرزا صاحب کی نبوت تسلیم نہ کرنے والے سب مسلمانوں کو کافر اور دائرہ اسلام سے خارج قرار دیتے تھے اور لاہوری ان کے اس عقیدے کو غلط ٹھیراتے تھے۔ اس مبانی میں اگر فریقین کے نزدیک ”کافر“ اور دائرہ اسلام سے خارج کا مفہوم وہ نہ تھا جو مسلمانوں میں عام طور پر رائج ہے تو پھر جھگڑا اس بات پر تھا؟

(ب) عدالت کا دوسرا سوال یہ تھا کہ جو شخص مرزا صاحب کی نبوت تسلیم نہ کرے کیا وہ کافر ہے؟ صدر ایمن احمدیہ ربوہ کے وکیل صاحب اس کا یہ جواب دیتے ہیں کہ :

”کافر کے معنی عربی زبان میں نہ مانے والے کے ہیں۔ پس جو شخص کسی چیز کو نہیں مانتا اس کے لئے عربی زبان میں کافر کا لفظ ہی استعمال ہو گا۔ بس ایسے شخص کو جب تک وہ یہ کہتا ہے کہ میں فلاں چیز کو نہیں مانتا اس کو اس چیز کا کافر سمجھا جائے گا۔“

اس عبارت سے عدالت کو یہ باور کرانے کی کوشش کی گئی ہے کہ وہ مرزا صاحب کے نہ مانے والوں کو لغوی معنی میں کافر کہتے ہیں نہ کہ اسلام کے اصطلاحی معنی میں۔ لیکن یہ صریح دھوکا ہے۔ اپر مرزا بشیر الدین محمود صاحب اور صاحبزادہ بشیر احمد

صاحب کی جو دو عبارتیں نقل کی گئی ہیں ان دونوں میں "کافر" کی تشریع "دائرۃ اسلام سے خارج" کے الفاظ میں کی گئی ہے اور اس کی مزید تشریع مرزا شیر الدین محمود صاحب اور صاحب زادہ شیر احمد صاحب کی یہ عبارات کرتی ہیں :

"ہمارا یہ فرض ہے کہ ہم غیر احمدیوں کو مسلمان نہ سمجھیں اور ان کے پیچے نماز نہ پڑھیں کیونکہ ہمارے نزدیک خدا تعالیٰ کے ایک نبی کے منکر ہیں"۔

(انوار خلافت صفحہ ۹۰)

"اب جب کہ یہ مسئلہ بالکل صاف ہے کہ صحیح موعود کے مانے کے بغیر نجات نہیں ہو سکتی تو کیوں خواہ غیر احمدیوں کو مسلمان ثابت کرنے کی کوشش کی جاتی ہے"۔

(کلمۃ الفصل صفحہ ۱۳۸)

ان عبارتوں کی موجودگی میں یہ کیسے مانا جاسکتا ہے کہ قادریانی حضرات مرزا صاحب کے منکر مسلمانوں کو محض "نہ مانے والے" کے معنی میں کافر کہتے ہیں؟ پھر اس سے بھی زیادہ بڑا دھوکہ اس بیان میں دیا گیا ہے کہ :

"ہمارے نزدیک آنحضرت ﷺ کے بعد کسی مامور من اللہ کے انکار کے ہرگز یہ معنی نہ ہوں گے کہ ایسے لوگ اللہ اور رسول کریم کے منکر ہو کر امت محمدیہ سے خارج ہیں یا یہ کہ مسلمانوں کے معاشرے سے خارج کر دیئے گئے ہیں"۔

اس عبارت میں خط کشیدہ الفاظ نہایت ہوشیاری کے ساتھ استعمال کئے گئے ہیں۔ ان میں مسلمانوں کے دائرۃ اسلام سے خارج ہونے کی نفی نہیں کی گئی ہے بلکہ

صرف امت محمدیہ ﷺ میں شامل ہونے کا اثبات کیا گیا ہے۔ ظاہر بات ہے کہ جو شخص محمد ﷺ کو مانتا ہو اور مرزا صاحب کو نہ مانتا ہو وہ "امت محمدیہ" سے خارج نہیں ہو سکتا۔ یہ بالکل ایسا ہی ہے جیسے حضرت عیسیٰ کو ماننے والا آدمی محمد ﷺ کا انکار کرنے کے باوجود امت عیسیٰ میں، اور حضرت موسیٰ کو ماننے والا شخص حضرت عیسیٰ کے انکار کے باوجود امت موسیٰ میں شمار ہو گا، البتہ ایسے کسی شخص کو "دائرۃ الاسلام میں" داخل نہیں سمجھا جائے گا۔ اسی طرح قادیانی حضرات مرزا صاحب کے منکر مسلمانوں کو امت محمدیہ میں تو ضرور شامل سمجھتے ہیں، کیونکہ وہ محمد ﷺ کے منکر نہیں ہیں، مگر دائرۃ الاسلام سے بہر حال خارج سمجھتے ہیں کیونکہ خدا کے ایک نبی کا انکار بھی آدمی کے دائرۃ الاسلام سے خارج کر دیتا ہے اور ان کے نزدیک مرزا صاحب خدا کے نبی ہیں۔ پھر دوسرے نظرے میں وہ جو کچھ کہتے ہیں وہ یہ نہیں ہے کہ غیر احمدی مسلمان دائرۃ الاسلام سے خارج نہیں ہیں، بلکہ از راہ لطف و کرم صرف یہ کہتے ہیں "مسلمانوں کے محاشرے" سے خارج نہیں کر دیتے گئے ہیں۔ ظاہر ہے کہ مسلمانوں کا محاشرہ ان کے قبضے میں نہیں ہے جس سے وہ کسی کو خارج کر سکیں۔

(ج) عدالت کا تیرساوال یہ تھا کہ ایسے کافر ہونے کے دنیا اور آخرت میں کیا نتائج ہیں؟ اس کا جواب صدر انجمن احمدیہ ربوہ کے وکیل صاحب یہ دیتے ہیں کہ :

"ایسے کافر کی کوئی دنیوی سزا مقرر نہیں ہے۔ وہ اسلامی حکومت میں دیے ہی حقوق رکھتا ہے جو ایک مسلمان کے ہوتے ہیں۔ اسی طرح عام معاشرہ کے معاملہ میں بھی وہ وہی حقوق رکھتا ہے جو ایک مسلمان کے ہیں۔ ہاں خالص اسلامی حکومت میں وہ حکومت کا ہیڈ نہیں بن سکتا۔ باقی رہے اخروی نتائج سوانح نتائج کا حقیقی علم تو صرف اللہ کو ہے"۔

ہماس پھر عدالت کو بالکل غلط اطلاع بھم پہنچائی گئی ہے۔ قادیانی حضرات

مسلمانوں پر جس کفر کافتوںی لگاتے ہیں اس کے دنیوی نتائج صاحبزادہ شیر احمد صاحب کے الفاظ میں دراصل یہ ہیں :

”حضرت مسیح موعود نے غیر احمدیوں کے ساتھ صرف وہی سلوک جائز رکھا ہے جو نبی کریم ﷺ نے عیسائیوں کے ساتھ کیا۔ غیر احمدیوں سے ہماری نمازیں الگ کی گئیں، ان کو لڑکیاں دینا حرام قرار دیا گیا۔ ان کے جنائزے پڑھنے سے روکا گیا۔ اب باقی کیا رہ گیا ہے جو ہم ان کے ساتھ مل کر کر سکتے ہیں؟ دو قسم کے تعلقات ہوتے ہیں۔ ایک دنی، دوسرے دنیوی۔ دنیی تعلق کا سب سے بڑا ذریعہ عبادت کا اکٹھا ہوتا ہے۔ اور دنیوی تعلق کا بھاری ذریعہ رشتہ و ناطہ ہے۔ سو یہ دونوں ہمارے لئے حرام قرار دیئے گئے۔ اگر کو کہ ہم کو ان کی لڑکیاں لینے کی اجازت ہے، تو میں کہتا ہوں نصاریٰ کی لڑکیاں لینے کی بھی اجازت ہے۔ اور اگر یہ کو کہ غیر احمدیوں کو سلام کیوں کہا جاتا ہے، تو اس کا جواب یہ ہے کہ حدیث سے ثابت ہے کہ بعض اوقات نبی کریم ﷺ نے یہودیوں تک کو سلام کا جواب دیا ہے۔“ (کلۃ الفصل صفحہ ۱۶۹)

رہے اس کفر کے اخروی نتائج تو وہ خود مرزا غلام احمد صاحب پر ”نازول شدہ الامام“ کے بوجب یہ ہیں :

”جو شخص تمہی پیروی نہیں کرے گا اور تمہی بیعت میں داخل نہیں ہو گا اور تمہا مخالف رہے گا وہ خدا اور رسول کی مخالفت کرنے والا جسمی ہے۔“.... (تلخیق رسالت۔ جلد نہم صفحہ ۲۷)

اب یہ بات ہر شخص سمجھ سکتا ہے کہ قادیانی حضرات کی نگاہ میں جو وزن مرزا صاحب کے الامام کا ہو سکتا ہے وہ شیخ شیر احمد صاحب ایڈوکیٹ کے اس بیان کا نہیں ہو سکتا جو انہوں نے اس تحقیقات کی ضرورت سے صدر انجمن احمدیہ کے وکیل کی حیثیت

میں دیا ہے۔ نیز مرزا صاحب کے ملک گی جو نصیران کے "اہل بیت" میں سے ایک بزرگ نے فرمادی ہے اسے بہرحال وکیل صاحب کے بیان کی بہ نسبت زیادہ سند اقتبار حاصل ہو گی۔

(د) عدالت کا سوال یہ تھا کہ کیا مرزا صاحب کو رسول کریم ﷺ کی طرح اور اسی طریقہ سے الامام ہوتا تھا؟ جواب میں اقرار کیا گیا ہے کہ مرزا صاحب پر وحی نازل ہوتی تھی، اور اس کے ساتھ یہ بھی کہا گیا ہے کہ یہ وحی مرتبے اور حیثیت میں اس وحی سے کم تر تھی جو نبی ﷺ پر نازل ہوا کرتی تھی۔ لیکن یہ عدالت کے سوال کا صحیح جواب نہیں ہے۔ اس میں جوبات چھپائی گئی ہے وہ یہ ہے کہ قادریانی عقیدے کے مطابق مرزا صاحب کی وحی اپنی نوعیت کے لحاظ سے وسیعی ہے جیسی نبی ﷺ کی وحی تھی اور اس کے نہ مانے والے کی حیثیت وہی ہے جو قرآن کے نہ مانے والے کی ہے۔ یہ بات مرزا غلام احمد صاحب نے خود ان الفاظ میں بیان کی ہے:

آنچہ من بشوم زوجی خدا بخدا پاک دانش زخطا  
بپھو قرآن منزه اش دامن از خطاها ہمیںہ ست ایام  
بخدا ہست ایں کلام مجید از دهان خدائے پاک و وحید  
آن سخنے کہ بود عینی را برکلائے کہ شد برو القا  
و ان یقین کلیم بر ترات و ان یقین ہائے سید السادات  
کم نیم زان بھہ بروئے یقین  
ہر کہ گوید دروغ ہست لعین

(در شیخ مطہر ۲۸۷، مجموع کلام مرزا غلام احمد صاحب نزول سچ م ۹۹)

(ه) عدالت کا سوال تھا کہ کیا احمدیوں کے مذہب میں ان لوگوں کی نماز جائزہ پڑھنے کے خلاف کوئی حکم موجود ہے جو مرزا صاحب کو نہ مانتے ہوں۔ جواب میں

اقرار کیا گیا ہے کہ ”اس وقت تک جماعتی فیصلہ بھی رہا ہے کہ غیر از جماعت لوگوں کی نماز جنازہ نہ پڑھی جائے“۔ اور اس کے بعد یہ بتایا گیا ہے کہ اب مرزا صاحب کی ایک الیک تحریر مل گئی ہے جس سے معلوم ہوتا ہے کہ ”جو شخص حضرت بانی سلسلہ احمدیہ کا کمفر یا مکذب نہ ہو اس کا جنازہ پڑھ لینے میں کوئی حرج نہیں“۔ لیکن اگر خط کشیدہ الفاظ پر غور کیا جائے تو صاف معلوم ہو جاتا ہے کہ اس سے درحقیقت سابق کی پوزیشن میں کوئی تغیر واقع نہیں ہوتا۔ یہ ظاہر بات ہے کہ مرزا صاحب نے نبوت کا دعویٰ کیا ہے۔ ایک مدعا نبوت کے معاملے میں آدی کے لئے دو ہی روئے ممکن ہیں۔ یا اس کے دعوے کو مان لے، یا اس کا انکار کر دے۔ اقرار اور انکار کے درمیان کوئی مقام نہیں ہے۔ اب جو شخص ان کے دعوے کا انکار کرتا ہے وہ چاہے کمفر نہ ہو، مگر مکذب ہونے سے کسی طرح نہیں فیض سکتا۔ اس طرح غیر احمدی مسلمانوں کی نماز جنازہ کے معاملے میں قادیانیوں کی پوزیشن عملہ وہی رہتی ہے جو پہلے سے چلی آرہی ہے۔ یہ بات اچھی طرح سمجھ لئی چاہئے کہ ایک مدعا نبوت کے معاملے میں نزد لازماً صرف اسی شخص کو نہیں سمجھ لئی چاہئے کہ ایک مدعا نبوت کے معاملے میں اس کو جھوٹا کہے۔ بلکہ اس کے دعوے کا انکار بھی اس کی مکذبیب ہی ہے۔

(د) عدالت کا سوال تھا کہ کیا احمدی اور غیر احمدی میں شادی جائز ہے اور الیک شادی کے خلاف ممانعت کا کوئی حکم موجود ہے۔ جواب میں وکیل صاحب بیان فرماتے ہیں کہ ”احمدی مرد کی غیر احمدی لڑکی سے شادی کی کوئی ممانعت نہیں۔ البتہ احمدی لڑکی کے غیر احمدی مرد سے نکاح کو ضرور روکا جاتا ہے۔“ نیز یہ کہ دراصل اس ممانعت کی بنا احمدیت سے بغض اور عداوت رکھنے والوں کے اثر سے لڑکیوں کو بچانا تھا۔ اور یہ کہ ”کوئی احمدی اپنی لڑکی کا نکاح غیر احمدی مرد سے کر دے تو اس کے نکاح

کو کالعدم قرار نہیں دیا جاتا۔ لیکن اس جواب میں اصل پوزیشن عدالت کے سامنے پیش نہیں کی گئی۔ اصل پوزیشن وہ ہے جو صاحب زادہ بیشراحمد صاحب نے گلہ الفصل میں بائیں الفاظ بیان کی ہے:

”حضرت مسیح موعود نے غیر احمدیوں کے ساتھ صرف وہی سلوک جائز رکھا ہے جو نبی کریم ﷺ نے عیسائیوں کے ساتھ کیا۔ غیر احمدیوں سے ہماری نمازیں الگ کی گئیں۔ ان کو لڑکیاں دینا حرام قرار دیا گیا، ان کے جنازے پڑھنے سے روکا گیا۔ اگر کوکہ ہم کو ان کی لڑکیاں لینے کی اجازت ہے تو میں کہتا ہوں نصاریٰ کی لڑکیاں لینے کی بھی اجازت ہے۔“... (صفحہ ۱۶۹)

(۲) صدر انجمن احمدیہ ربوہ کے وکیل صاحب نے اپنے بیان میں عدالت کو یہ باور کرانے کی بھی کوشش کی ہے کہ قادیانیوں نے مسلمانوں کی حکیمی اور ان سے عبادت و معاشرت میں مقاطعہ کرنے کی جو روشن اختیار کی ہے اس کی نوعیت عام مسلمانوں کی دینی و اخلاقی حالت پر مختلف اصلاح پسند لوگوں کی تنقیدوں اور علماء کے فتاویٰ حکیمی سے مختلف نہیں ہے۔ حالانکہ ان دونوں کے درمیان اصولاً بڑا فرق ہے۔ مسلمانوں کے بہت سے قدیم و جدید اصلاح پسند لوگوں نے اپنی تنقیدوں میں قوم کی عام اخلاقی و دینی حالت پر تنقید کرتے ہوئے جو ملامت آمیز باقیں کہی اور لکھی ہیں ان کا فشا ساری قوم کی حکیمی کرنا نہیں ہے بلکہ ان کو اصلی اور حقیقی اسلام کی طرف واپس آنے کے لئے اکسانا ہے، اور وہ کوئی نئی بات منوانے کی کوشش نہیں کرتے بلکہ اسلام کے

انہی عقائد اور احکام کی پیروی کا مطالبہ رتے ہیں جو سب مسلمانوں کے نزدیک مسلم ہیں۔ اسی طرح مختلف فرقوں کے علماء نے ایک دوسرے کی تکفیر میں جتنی تحریریں بھی لکھی ہیں وہ زیادہ تر اس بنیاد پر ہیں کہ ایک عالم کی رائے میں دوسرے فرقے کے لوگ اسلام کے مسلم عقائد سے ہٹ گئے ہیں، نہ اس بنیاد پر کہ وہ اس عالم کی پیش کروہ کسی ثقی بات کو نہیں مانتے۔ اس کے برعکس قادیانیوں نے تمام غیر احمدی مسلمانوں کے مقابلے میں تکفیر اور عبادت و معاشرت کے مقابله کی جو روش اختیار کی ہے اس کی بنیاد یہ ہے کہ وہ مرتضیٰ غلام احمد صاحب کے دعوائے نبوت کو نہیں مانتے، اور ظاہر ہے کہ یہ دعویٰ نبوت ایک نئی چیز ہے اور اس عقیدہ ختم نبوت کے بالکل خلاف ہے جو تمام مسلمانوں کے نزدیک اسلام کا مسلم عقیدہ ہے۔ یہ بنیادی اور اصولی فرق اس واقعی فرق کے علاوہ ہے کہ قادیانی تکفیر کے سوا کوئی دوسری تکفیر ایسی نہیں ہے جس نے مسلمانوں کے کسی فرقے کو عامہ مسلمانوں سے عبادات، شادی، بیان، معاشری مفاد اور سیاسی آرزوؤں اور تمناؤں میں عملًا بالکل الگ کر دیا ہو اور زندگی کے ہر میدان میں اس کو سوا داعظم سے نہر آزماء کر دیا ہو۔

### قادیانیوں کی جارحانہ روش مخفی اتفاقی نہیں ہے

۳۔ عدالت میں یہ سوال بھی اٹھایا گیا ہے کہ اگر احمدی اپنے جارحانہ طور طریقوں سے باز آ جائیں اور ریاست کے اندر ایک ریاست قائم کرنے کی کوشش ترک کر دیں تو کیا پھر بھی انہیں ایک غیر مسلم اتفاقی قرار دینے کا مطالبہ کیا جائے گا، اس سوال کا جواب یہ ہے کہ جو کچھ اس وقت تک قادیانیوں سے ظہور میں آیا ہے وہ کوئی اتفاقی واقعہ نہیں ہے بلکہ ایک امت کے اندر دوسری امت بنا نے کا لازمی اور فطری نتیجہ ہے۔ ہر دعوائے نبوت یعنی اپنی فطرت کے تقاضے سے ایک مستقل

امت پیدا کرتا ہے اور اسے ان سب لوگوں سے جدا کر دیتا ہے جو اس دعوے کو نہ  
مانیں یہ نئی امت اگر صاف اور سیدھے طریقے سے پہلی امت سے الگ ہو جائے  
تو نزاع اور تصادم کی وہ خاص حالت کبھی پیدا نہیں ہو سکتی جو قادیانیوں اور  
مسلمانوں کے درمیان پیدا ہوئی ہے۔ لیکن اگر وہ امت کے اندر ایک امت بن کر  
رہتا چاہے تو کلکش بربا ہونا ناگزیر ہے۔ کیونکہ اس صورت میں مذہبی نزاع کو  
معاشرتی نزاع بننے سے اور پھر معاشری و سیاسی نزاع تک پہنچنے سے کسی طرح نہیں  
روکا جاسکتا۔ لہذا شخص خیالی مفروضات پر کوئی ایسی رائے قائم کرنا لا حاصل ہے جو  
واقعات کی دنیا میں نہ چل سکتی ہو۔ قادیانیوں کے مسلمانوں میں شامل رہنے کی کوئی  
صورت اگر ہے تو وہ صرف یہ ہے کہ وہ مرزا صاحب کی نبوت کا عقیدہ چھوڑ دیں۔  
اور اگر وہ اسے نہیں چھوڑ سکتے تو پھر انہیں مسلمانوں سے الگ ایک امت بن کر  
رہتا چاہئے اور اس امر واقعی کو دستوری و قانونی میشیت سے تسلیم کیا جانا چاہئے۔

### کفر تکفیر اور خروج از اسلام

۲۔ عدالت میں کفر اور تکفیر کے متعلق کچھ اصولی سوالات بھی چھینٹے گئے ہیں مگر ان  
کے واضح اور تشفی بخش جوابات نہیں دیئے گئے۔ اس سلسلے میں چند باتیں وضاحت  
کے ساتھ عدالت کے سامنے آجائی چاہئیں۔

(الف) (کفر) اور خروج از اسلام ہر صورت اور ہر حالات میں لازماً ایک ہی چیز  
نہیں ہیں۔ جو کفر انسان کو دائرہ اسلام سے خارج کر دیتا ہے وہ صرف یہ ہے کہ  
آدی (۱) ان بنیادی عقائد سے کسی کا انکار کر دے جن کے ماننے کا اسلام میں  
مطالبہ کیا گیا ہے، یا (۲) کسی ایسے قول یا فعل کا مرتكب ہو جو صریح طور پر انکار کا  
مترادف ہو، مثلاً بت کو سجدہ کرنا یا نبی ﷺ کو گالی دینا یا قرآن کی بالا را دہ تو ہیں

کرنا یا خدا اور رسول کے ثابت شدہ احکام میں سے کسی کو ماننے سے انکار کر دیتا یا (۳۳) ایمانی عقائد میں حذف یا اضافے یا تحریف کی نوعیت کا کوئی ایسا رد و بدل کر دے جس سے وہ عقیدہ بنیادی طور پر بگز جاتا ہو، مثلاً توحید کے ساتھ شرک جلی کی آمیزش یا انبیاء کے زمرے میں کسی غیر نبی کو شامل کرنا اور اس کی تعلیمات کو وہی منزل من اللہ مانتا۔

(ب) مذکورہ بالا کفر کے سوا قرآن اور حدیث میں بہت سے ایسے کافرانہ یا منافقانہ افعال، اخلاق اور خیالات کا ذکر کیا گیا ہے جن کے لئے یا تو کفر کا لفظ استعمال ہوا ہے، یا یہ کہا گیا ہے کہ ایسے لوگ مومن نہیں ہیں، یا دوسرے ایسے الفاظ استعمال کئے گئے ہیں جو سلب ایمان کے ہم معنی ہیں۔ مثلاً استطاعت کے باوجود حج نہ کرنے کو قرآن میں کفر سے تعبیر کیا گیا ہے۔ ترک نماز کو حدیث میں کفر کہا گیا ہے۔ جماد سے جی چرانے والوں پر قرآن و حدیث، دونوں میں منافقت کا حکم لگایا گیا ہے۔ بد عمدی اور خیانت کرنے والے کے متعلق حدیث میں صاف کہا گیا ہے کہ اس کا دین ہے نہ ایمان۔ اس طرح کی آیات اور احادیث کا مجمع مطلب نہ سمجھنے کی وجہ سے بعض فرقوں (مثلاً مختزلہ اور خوارج) نے اور بعض دوسرے غیر مختار لوگوں نے ہر ایسے شخص کو خارج از اسلام ٹھیکرا دیا جو خدا اور رسول کے ان ارشادات کا مصدقہ ہو۔ مگر نہ تو قرآن و حدیث کا سیاق و سبق یہ ظاہر کرتا ہے کہ اس خاص نوعیت کا کفر و نفاق آدمی کو خارج از ملت کر دیتا ہے، اور نہ نبی ﷺ اور صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کے دور کا عمل یہ ہے کہ جن لوگوں میں اس نوعیت کا کفر و نفاق پایا گیا ان کو مسلمانوں کی ملت سے نکال باہر کیا گیا ہو۔ اسی وجہ سے مختار اہل علم نے یہیشہ اس کفر و نفاق اور خارج از ملت کر دینے والے کفر

کے درمیان فرق ملحوظ رکھا ہے اور انہیں خلط لٹک کر دینے کی سخت مخالفت کی ہے۔ مصلحین امت نے اگر کبھی اس نوعیت کے کافرانہ خاصائیں رکھنے والوں کو مسلمان کہا بھی ہے تو ڈرانے اور اطاعت کی طرف مائل کرنے کے لئے کہا ہے نہ کہ واقعی دائرہ اسلام سے خارج کر دینے کے لئے۔

(ج) کسی شخص کے قول یا فعل سے اگر کوئی ایسا مفہوم نکلتا ہو جو کفر صریح کا ہم معنی ہو تو اس پر تکفیر کا فتویٰ دینے سے پہلے ضروری ہے کہ (۱) خود اس شخص سے اس کی بات کا مطلب پوچھا جائے، (۲) اس کے اقوال و افعال پر بحیثیت مجموعی نگاہ ڈال کر دیکھا جائے کہ اس کے اس خاص قول و فعل یا کون سا مفہوم اس کے مجموعی طرز و عمل سے مناسب رکھتا ہے، اور (۳) اگر اس کے قول یا فعل کی اچھی اور بُری دونوں تاویلیں ممکن ہوں تو اچھی تاویل کو ترجیح دی جائے الایہ کہ بُری تاویل کو ترجیح دینے کے لئے قوی قرائیں موجود ہوں۔ اس میں شک نہیں کہ بہت سے علماء نے ان ضروری احتیاطوں کا لحاظ کئے بغیر دوسروں پر بے تحاشا تکفیر کے فتوے جز دیے ہیں، مگر اس طرح کی غیر محتاط تکفیر کبھی یہ نتیجہ پیدا نہ کر سکی کہ جس کی تکفیر کی گئی ہو وہ واقعی خارج از ملت قرار پا گیا ہو۔ صرف یہی نہیں کہ ایسے مکفرین کے ولاں کو دوسرے علماء کے ولاں نے بے وزن کر دیا، بلکہ مسلمانوں کے اجتماعی ضمیر نے بھی تکفیر کے ان فتووں کو قبول نہ کیا۔ تاریخ میں صرف چند یہی مثالیں ملتی ہیں کہ کسی فرقے کے خارج از ملت ہونے پر مسلمانوں میں اتفاق ہوا ہو، اور ایسی ہر مثال میں خروج از ملت کا اتفاق کسی ایسے کفر صریح کی وجہ سے ہوا ہے جس میں واقعی کسی تاویل کی مجبوائر نہ تھی۔ مثلاً نصیریوں کے معاملے میں، جو حضرت علی رض کو خدا اکتے تھے۔ یا فرقہ یزیدیہ کے معاملے میں، جو اس بات

کے قائل تھے کہ محمد ﷺ کے بعد ایک اور نبی آئے گا اور اس کے آنے پر شریعتِ محمدیہ منسون ہو جائے گی۔ یا فرقہ میمونیہ کے معاٹے میں جو سورہ یوسف کو قرآن کی ایک سورۃ ماننے سے انکار کرتے تھے۔ ان گنی چنی مثالوں پر اب صرف ایک قادریانی گروہ کا اضافہ ہوا ہے جن کی تکفیر (معنی خروج از ملت) پر تمام علماء اسلام اور عام مسلمان متفق ہو گئے ہیں، کیونکہ وہ بات ہی ایسی لے کر اٹھے ہیں جس کی موجودگی میں ہمارا اور ان کا بیک وقت مسلم و مومن ہونا ممکن نہیں ہے ان کا نبی اگر سچا ہے تو ہم کافر ہیں۔ اور جھوٹا ہے تو وہ کافر ہیں۔

(د) بلاشبہ ایک حدیث میں یہ کہا گیا ہے کہ اگر کوئی شخص دوسرے شخص کو کافر کہے اور وہ درحقیقت کافرنہ ہو تو کفر اسی شخص کی طرف پلٹ جائے گا جس نے اسے کافر کہا تھا۔ مگر اس کا یہ مطلب ہرگز نہیں ہے کہ جو کوئی میری تکفیر کرے میں جواب میں اس کی تکفیر کر ڈالوں۔ یہ بات نہ حدیث کے الفاظ سے نکلتی ہے، اور نہ آنحضرت ﷺ کا یہ مٹا ہو سکتا تھا کہ جھگڑا اور شخصیتوں کو تکفیر بازی کے لئے ایک ہتھیار فراہم کر دیں۔ حدیث کا فٹا صرف یہ ہے کہ تکفیر کا فتویٰ دیتے ہوئے آدمی کو ڈرنا چاہئے، کہیں ایسا نہ ہو کہ جس کی وہ تکفیر کر رہا ہو وہ حقیقت میں کافرنہ ہو اور خدا کے ہاں اتنا یہ مفتی ہی کفر یا نئے کے جرم میں پکڑا جائے۔

## تحقیقاتی عدالت میں

### مولانا سید ابوالاعلیٰ مودودی

### کے تیسرے بیان کے اقتباسات

مرزا غلام احمد صاحب کی تحریک کے مختلف مراحل، ان میں مرزا  
صاحب کے مختلف دعوے، اور قادریانی عقیدہ و عمل پر ان دعووں کے  
(اثرات)

مرزا غلام احمد صاحب ۱۸۸۰ء میں ایک مبلغ اور مناظر اسلام کی حیثیت سے  
مسلمانوں میں نمودار ہوئے۔ اس وقت سے لے کر اپنی وفات (۲۶ مئی ۱۹۰۸ء) تک  
اپنی زندگی کے مختلف مراحل میں انہوں نے جن عقائد اور خیالات کا اظہار کیا ان کو  
بیان کرنے سے پہلے ضروری معلوم ہوتا ہے کہ ہم ان مراحل کو تاریخی ترتیب کے لحاظ  
سے مرتب کر دیں تاکہ ہر مرحلے کے بیانات سے ان کا فرق اچھی طرح سمجھا جاسکے۔

#### تاریخی ترتیب

۱۔ ۱۸۸۰ء تا ۱۸۸۸ء۔ اس دور میں مرزا صاحب محض ایک مبلغ اسلام اور غیر مسلم  
جمہ آوروں کے مقابلے میں اسلام کی مدافعت کرنے والے مناظر تھے۔ ان کو پورا  
اصرار تھا کہ ان کے عقائد تمام مسائل میں وہی ہیں جو عام مسلمانوں کے ہیں۔  
اگرچہ ان کی تحریروں میں طرح طرح کے مخفی دعوے دیکھ کر مسلمان لکھتے تھے، مگر

مرزا صاحب اپنے اقوال کی توجیہات کر کے مسلمانوں کو مطمئن کر دیتے تھے۔ ۲۔ دسمبر ۱۸۸۸ء میں انہوں نے بیعت کے لئے اشتئار دیا اور ۱۸۸۹ء کے آغاز سے بیعت لینی شروع کی۔ اس وقت انہوں نے صرف "مجد وقت" اور "نامور من اللہ" ہونے کا دعویٰ کیا، اور مسیح سے اس بنا پر اپنی مماثلت ظاہر کی کہ جس فروتنی اور مسکینی کی حالت میں وہ تھے اسی حالت میں مرزا صاحب بھی دعوت و تبلیغ کا کام کر رہے ہیں۔ اس زمانہ میں عام مسلمان مرزا صاحب کے متعلق اچھے خیالات رکھتے تھے۔ البتہ یہ دیکھ کر کھلکھلتے تھے کہ مرزا صاحب اپنے آپ کو تمام اولیائے امت سے افضل کہتے ہیں۔

(سیرۃ المدی مصنفہ صاحبزادہ بشیر احمد صاحب۔ حد اول صفحہ ۸۹۰۳۱۰۱۵ تبلیغ رسالت جلد اول صفحہ ۱۱-۱۲)

۳۔ ۱۸۹۱ء میں انہوں نے مسیح گئی موت کا اعلان اور خود مسیح موعود اور مددی ہونے کا دعویٰ کیا جس سے مسلمانوں میں کھلیل مسیح گئی (سیرۃ المدی صفحہ ۸۹، ۳) اس دور کے آغاز میں مرزا صاحب خود لکھتے ہیں کہ : پھر میں تقریباً بارہ برس تک، جو ایک زمانہ دراز ہے، بالکل اس سے بے خبر اور غافل رہا کہ خدا نے مجھے بڑی شد و مدد سے {براہیں (یعنی براہین احمدیہ) میں مسیح موعود قرار دیا ہے، اور میں حضرت عیسیٰ کی آمد ثانی کے رسمی عقیدے پر جمارہ۔ جب بارہ برس گزر گئے تب وہ وقت آیا کہ میرے پر اصل حقیقت کھول دی جائے۔ تب تو اتر سے اس بارے میں الہامات شروع ہوئے کہ تو یہ مسیح موعود ہے۔}

(اعجاز احمدی ضمیمہ نزول المسیح صفحہ ۷)

دوسری جگہ لکھتے ہیں :

”اگرچہ کہ خدا نے براہین احمدیہ میں میرا نام عیسیٰ رکھا اور یہ بھی مجھے فرمایا کہ تمہرے آنے کی خبر خدا اور رسول نے دی تھی، مگر چونکہ ایک گروہ مسلمانوں کا اس اعتقاد پر جما ہوا تھا اور میرا بھی یہی اعتقاد تھا کہ حضرت عیسیٰ آسمان پر سے نازل ہوں گے اس لئے میں نے خدا کی وحی کے ظاہر پر عمل کرنا نہ چاہا بلکہ اس وحی کی تاویل کی اور اپنا اعتقاد وہی رکھا جو عام مسلمانوں کا تھا اور اسی کو براہین احمدیہ میں شائع کیا۔ لیکن بعد اس کے اس بارہ میں بارش کی طرح وحی نازل ہوئی کہ وہ سچ موعود جو آنے والا ہے تو ہی ہے۔“

(حقیقتہ الوجی صفحہ ۱۳۹)

۳۔ ۱۹۰۰ء میں مرتضیٰ صاحب کے خاص خاص مریدوں نے ان کو صاف صاف نبی کرنا شروع کیا اور ان کو وہی حیثیت دینی شروع کر دی جو قرآن کی رو سے انبیاء علیهم السلام کی ہے۔ مرتضیٰ صاحب کبھی ان کے اس قول کی تصدیق و تائید کرتے تھے، اور کبھی نبوت کے الفاظ کی توجیہ تا قص نبی، جزوی نبی، محدث وغیرہ الفاظ سے کر کے ان لوگوں کو سمجھانے کی کوشش کرتے تھے جو نبوت کے دعوے پر ایمان لانے میں مبتلا تھے۔ اس دور میں ۷ اگست ۱۹۰۰ء کو مرتضیٰ صاحب کے ایک خاص مرید مولوی عبدالکریم صاحب نے خود مرتضیٰ صاحب کی موجودگی میں ایک خطبہ جمعہ پڑھا جس میں انہوں نے احمدیوں کو مخاطب کر کے کہا کہ ”اگر تم سچ موعود کو ہر ایک اُمیں حکم نہیں ٹھیک رکھے گے اور اس پر ایمان نہیں لاؤ گے جیسا صاحبہ نبی کریم پر ایمان لائے تو تم بھی ایک گونہ غیر احمدیوں کی طرح اللہ کے رسولوں میں تفرق کرنے والے ہو گے۔“ مرتضیٰ صاحب نے جمعہ کے بعد ان الفاظ میں اس کی توثیق کی کہ ”یہ بالکل میرا نہ ہب ہے جو آپ نے بیان کیا۔“ (کلمہ الفصل، صاجزادہ بشیر احمد

صاحب۔ صفحہ ۱۶۷) مگر اس توثیق کے باوجود مرزا صاحب خود نبوت کے صریح دعوے سے بحثب رہے۔ مرزا بشیر الدین محمود احمد صاحب کے بقول اس زمانہ میں مرزا صاحب کا عقیدہ یہ تھا کہ ”آپ کو حضرت شیخ پر جزوی فضیلت ہے اور آپ کو جو نبی کما جاتا ہے تو یہ ایک قسم کی جزوی نبوت ہے اور ناقص نبوت“ (بقول الفصل صفحہ ۲۲) نیز مزید توضیح کے لئے ملاحظہ ہو منکرین خلافت کا انعام از جلال الدین صاحب شمس صفحہ ۱۹)

۵۔ ۱۹۰۱ء میں مرزا صاحب نے اپنے نبی اور رسول ہونے کا صاف صاف اعلان کیا اور اپنی اکثر تحریروں میں اس نبوت و رسالت کو ”ناقص“، ”جزوی“ اور ”محدثت“ وغیرہ الفاظ سے محدود کرنا ترک کر دیا (سیرۃ المحدثی حصہ اول صفحہ ۳۱) جدل الدین شمس صاحب اپنی کتاب ”منکرین خلافت کا انعام“ میں اس کے متعلق یہ تصریح کرتے ہیں کہ : ”۱۹۰۱ء سے پہلے کی بعض تحریرات میں حضرت اقدس (یعنی مرزا صاحب) نے اپنے نبی ہونے سے انکار کیا اور لکھا کہ آپ نبی نہیں بلکہ محدث ہیں۔ لیکن ۱۹۰۱ء کے بعد کی تحریرات میں آپ نے اپنی نبوت کو نہ جزوی قرار دیا نہ ناقص نہ محدثت والی نبوت، بلکہ صاف الفاظ میں اپنے آپ کو نبی لکھتے رہے۔“ (صفہ ۱۹)۔ اسی کے متعلق مرزا بشیر الدین محمود احمد صاحب فرماتے ہیں : ۱۹۰۱ء میں اپنے عقیدے میں تبدیلی کی ہے اور ۱۹۰۰ء ایک درمیان عرصہ ہے جو دونوں خیالات کے درمیان برزخ کے طور پر حد فاصل ہے ..... پس یہ ثابت ہے کہ ۱۹۰۱ء کے پہلے کے حوالے، جن میں آپ نے نبی ہونے سے انکار کیا ہے، اب منسون ہیں اور ان سے جدت پکڑنی غلط ہے۔“

۶۔ ۱۹۰۳ء میں مرزا صاحب نے سخنہ اور دعاوی کے ایک دعویٰ تیہ بھی کیا کہ وہ کرشمہ ہیں۔ (یک پرسیا لکوٹ از مرزا صاحب، مورخ ۲ نومبر ۱۹۰۳ء صفحہ ۳۲)

ان مختلف مراحل میں مرزا صاحب نے ان مسائل کے متعلق جوان کے اور مسلمانوں کے درمیان مابہ النزاع رہے ہیں، کیا بیانات دیئے، اور ان کی جماعت کا کیا موقف رہا، ان کو ہم علیحدہ علیحدہ عنوانات کے تحت ذیل میں درج کرتے ہیں۔

## ختم نبوت

### ابتدائی عقیدہ

۷۔ ختم نبوت کے متعلق مرزا صاحب کا ابتدائی عقیدہ وہی تھا جو تمام مسلمانوں کا ہے، یعنی یہ کہ محمد ﷺ پر نبوت ختم ہو گئی اور آپ کے بعد کوئی نبی نہیں آسکتا۔ چنانچہ وہ اپنی متعدد کتابوں میں اس کی یوں تصریح کرتے ہیں:

۱۔ ”کیا تو نہیں جانتا کہ پروردگار رحیم و صاحب فضل نے ہمارے نبی ﷺ کا بغیر استثناء کے خاتم النبین نام رکھا اور ہمارے نبی نے اہل طلب کے لئے اس کی تفسیر اپنے قول لانبی بعدی میں واضح طور پر فرمادی؟ اور اگر ہم اپنے نبی ﷺ کے بعد کسی نبی کا ظہور جائز قرار دیں تو گویا ہم باب وحی بند ہو جانے کے بعد اس کا کھلنا جائز قرار دیں گے اور یہ صحیح نہیں، جیسا کہ مسلمانوں پر ظاہر ہے۔ اور ہمارے رسول اللہ ﷺ کے بعد نبی کیونکر آسکتا ہے در آنحالیکہ آپ کی دفات کے

بعد وہی منقطع ہو گئی۔ اور اللہ تعالیٰ نے آپ پر نبیوں کا خاتمہ فرمادیا۔“۔

(حادثہ البشری، مرزا غلام احمد صاحب۔ صفحہ ۳۲)

۲۔ ”آنحضرت ﷺ نے بار بار فرمادیا تھا کہ میرے بعد کوئی نبی نہیں آئے گا اور حدیث لانبی بعدی ایسی مشور تھی کہ کسی کو اس کی صحت میں کلام نہ تھا اور قرآن شریف، جس کا لفظ لفظ قطعی ہے، اپنی آیت ولکن رسول اللہ و خاتم النبیین سے بھی اس بات کی تصدیق کرتا تھا کہ فی الحقيقة ہمارے نبی ﷺ پر نبوت ختم ہو چکی ہے۔“۔

(کتاب البریہ، مرزا غلام احمد صاحب، صفحہ ۱۸۲)

۳۔ ”کوئی شخص بحیثیت رسالت ہمارے نبی ﷺ کے بعد ہرگز نہیں آسکتا۔“

(از اللہ اولہام، مرزا غلام احمد صاحب، صفحہ ۵۷)

۴۔ ”قرآن کریم بعد خاتم النبیین کسی رسول کا آنا جائز نہیں رکھتا خواہ وہ نیا ہو یا پرانا۔“۔

(از اللہ اولہام، صفحہ ۶۱)

۵۔ ”پس یہ کس قدر جرأت اور دلیری اور گستاخی ہے کہ خیالاتی ریکیکہ کی پیروی کر کے نصوص صریحہ قرآن کو عدم اچھوڑ دیا جائے اور خاتم الانبیاء کے بعد ایک نبی کا آنامان لیا جائے۔“۔

(ایامِ اصلح، مرزا غلام احمد صاحب۔ صفحہ ۱۳۶)

۶۔ میں ان تمام امور کا قائل ہوں جو اسلامی عقائد میں داخل ہیں، اور جیسا کہ سنت جماعت کا عقیدہ ہے ان سب یادوں کو مانتا ہوں جو

قرآن اور حدیث کی رو سے مسلم الشہوت ہیں، اور سیدنا و مولانا محمد ﷺ ختم المرسلین کے بعد کسی دوسرے مدعا نبوت و رسالت کو کاذب اور کافر جانتا ہوں۔“

(اشتخار سوراخ ۲۱ اکتوبر ۱۸۹۱ء از مرزا صاحب، مندرجہ تبلیغ رسالت جلد دوم صفحہ ۲)

۷۔ ”اب میں مفصلہ ذیل امور کا مسلمانوں کے سامنے صاف صاف اقرار اس خانہ خدا (جامع مسجد دہلی) میں کرتا ہوں کہ میں جناب خاتم الانبیاء ﷺ کی ختم نبوت کا قائل ہوں اور جو شخص ختم نبوت کا مکر ہو اس کو بے دین اور دائرہ اسلام سے خارج سمجھتا ہوں۔“

(تحریری بیان از مرزا غلام احمد صاحب جو ۲۳ اکتوبر ۱۸۹۱ء کو جامع مسجد دہلی میں پڑھ گیا۔ مندرجہ تبلیغ رسالت جلد دوم، صفحہ ۳۲)

## (۲) ابتدائی دعویٰ کی توجیہات

۸۔ مرزا صاحب کی جن تحریرات سے مسلمانوں کے دلوں میں یہ شبہ پیدا ہوا تھا کہ وہ نبوت کے مدعا ہیں، یاد گوئی کرنے والے ہیں، ان کی حسب ذیل توجیہات کر کے ابتداء گوہ مسلمانوں کو مطمئن کرتے رہے :

۱۔ ”هم بھی نبوت کے مدعا پر لخت سمجھتے ہیں اور لا الہ الا اللہ محمد رسول اللہ کے قائل ہیں اور آنحضرت ﷺ کی ختم نبوت پر ایمان رکھتے ہیں اور وہی نبوت نہیں بلکہ وہی ولایت، جو زیر سایہ نبوت محمدیہ اور باتیاع آں جناب ﷺ اولیاء اللہ کو ملتی ہے، اس کے ہم قائل ہیں ..... غرض نبوت کا دعویٰ اس طرف بھی نہیں، صرف ولایت اور مجددیت کا دعویٰ ہے۔“

(اشتخار از مرزا غلام احمد صاحب، مندرجہ تبلیغ رسالت جلد ۱ صفحہ ۳۰۲)

۲۔ ”یہ عاجز نہ نبی ہے اور نہ رسول ہے، صرف اپنے نبی مخصوص محمد ﷺ کا ایک ادنیٰ خادم اور پیرو ہے۔“

(ارشاد مرزا غلام احمد صاحب مندرجہ قرآنی، مولوی قرالدین صاحب جملی، صفحہ ۵۸)

۳۔ ”یہ سچ ہے کہ وہ الہام جو خدا نے اس بندے پر نازل فرمایا اس میں اس بندے کی نسبت نبی اور رسول اور مرسل کے لفظ بکھرت موجود ہیں۔ سو یہ حقیقی معنوں پر محمول نہیں ہیں..... ہم اس بات کے تکل اور معرفت ہیں کہ نبوت کے حقیقی معنوں کی رو سے بعد آنحضرت ﷺ نہ کوئی نیا نبی آ سکتا ہے اور نہ پڑا۔ قرآن ایسے نبیوں کے ظہور سے مانع ہے۔ مگر مجازی معنوں کی رو سے خدا کا اختیار ہے کہ کسی ملجم کو نبی کے لفظ سے یا رسول کے لفظ سے یاد کرے۔“

(سراج منیر، مرزا غلام احمد صاحب۔ صفحہ ۳۰۲)

۴۔ ”اگرچہ عرصہ بیس سال سے متواتر اس عاجز کو الہام ہوا ہے، اکثر دفعہ ان میں رسول یا نبی کا لفظ آگیا ہے، لیکن وہ شخص غلط کرتا ہے جو ایسا سمجھتا ہے کہ اس نبوت اور رسالت سے مراد حقیقی نبوت اور رسالت ہے ..... سو چونکہ ایسے لفظوں سے جو شخص استغوارے کے رنگ میں ہیں، اسلام میں فتنہ پڑتا ہے اور اس کا نتیجہ سخت بد نکالتا ہے، اس لئے اپنی جماعت کی معمولی بول چال اور دن رات کے محاورات میں یہ لفظ نہیں آنے چاہئیں۔“

(مرزا صاحب کا لفظ مندرجہ اخبار الحکم قادریان، مورخ ۱۷۔ اگست ۱۸۹۹ء مقتول از سعی موعد اور ختم نبوت، مولوی محمد علی صاحب ایم اے صفحہ ۲)

۵ - "میں نبی نہیں بلکہ اللہ کی طرف سے محدث اور اللہ کا کلیم ہوں"۔

(آئینہ کمالات اسلام مرزا غلام احمد صاحب صفحہ ۲۳)

۶ - "میں نے ہرگز نبوت کا دعویٰ نہیں کیا، اور نہ میں نے انہیں کہا ہے کہ میں نبی ہوں لیکن ان لوگوں نے جلدی کی اور میرے قول کے سمجھنے میں غلطی کی..... میں نے لوگوں سے سوائے اس کے جو میں نے اپنی کتابوں میں لکھا ہے اور کچھ نہیں کہا کہ میں محدث ہوں اور اللہ تعالیٰ مجھ سے اسی طرح کلام کرتا ہے جس طرح محدثین سے۔

(حادثہ البشری، مرزا غلام احمد صاحب، صفحہ ۹۶)

۷ - "محدث جو مسلمین میں سے امتی بھی ہوتا ہے اور ناقص طور پر نبی بھجو۔"

(ازالہ اوباہم، مرزا غلام احمد صاحب، صفحہ ۵۶۹)

۸ - محدث بھی ایک معنی سے نبی ہوتا ہے، گواں کے لئے نبوت تامہ نہیں، مگر جزئی طور پر وہ ایک نبی ہی ہے، کیونکہ وہ خدا تعالیٰ سے ہم کلام ہونے کا ایک شرف رکھتا ہے۔ امور غیرے اس پر ظاہر کئے جاتے ہیں، اور نبیوں کی وحی کی طرح اس کی وحی کو بھی دخل شیطان سے منزہ کیا جاتا ہے۔"

(توضیح مرام، مرزا غلام احمد صاحب، صفحہ ۱۸)

۹ - "اس عاجز نے کبھی اور کسی وقت بھی حقیقی طور پر نبوت یا رسالت کا دعویٰ نہیں کیا، اور غیر حقیقی طور پر کسی لفظ کو استعمال کرنا اور لفظ کے عام معنوں کے لحاظ سے اس کو بول چال میں لانا مسئلزوم

کفر نہیں، مگر میں اس کو بھی پسند نہیں کرتا کہ اس میں عام مسلمانوں کو دھوکا لگ جانے کا احتمال ہے۔

(انجام آئتم، مرزا غلام احمد صاحب، صفحہ ۲۷)

۱۰۔ ”پس یہ صرف لفظی نزاع ہوئی، یعنی آپ لوگ جس امر کا نام مکالہ (مخاطبہ رکھتے ہیں؛ میں اس کی کثرت کا نام بوجب حکم الٰہی نبوت رکھتا ہوں، ولکل ان بسط لعج“۔

(تمہیر حقیقتہ الوجی، مرزا غلام احمد صاحب، صفحہ ۶۸)

۱۱۔ ”تمام مسلمانوں کی خدمت میں گزارش ہے کہ اس عاجز کے رسالہ فتح الاسلام و توضیح المرام و ازالہ اوہام میں جس قدر ایسے الفاظ موجود ہیں کہ محدث ایک معنی میں نبی ہوتا ہے، یا یہ کہ محدث جزوی نبوت ہے، یا یہ کہ محدث نبوت ناقصہ ہی، یہ تمام الفاظ حقیقی معنوں پر محمول نہیں ہیں بلکہ صرف سادگی سے ان کے لغوی معنوں کی رو سے بیان کئے گئے ہیں، ورنہ حاشا و کلام مجھے نبوت حقیقی کا ہرگز دعویٰ نہیں ہے..... سو میں تمام مسلمان بھائیوں کی خدمت میں واضح کرنا چاہتا ہوں کہ اگر وہ ان لفظوں سے ناراض ہیں اور ان کے دلوں پر یہ الفاظ شاق ہیں تو وہ ان الفاظ کو ترمیم تصور شدہ فرمائے بجائے اس کے محدث کا لفظ میری طرف سے سمجھ لیں، کیونکہ کسی طرح مجھ کو مسلمانوں میں تفرقہ اور نفاق ڈالنا منظور نہیں ہے..... بجائے لفظ نبی کے محدث کا لفظ ہر ایک جگہ سمجھ لیں اور اس کو یعنی لفظ نبی کو کاٹا ہوا خیال فرمائیں۔“

(تحریری بیان مورخہ ۳ فروری ۱۸۹۲ء جو جلسہ عام میں پڑھا گیا۔ مندرجہ تبلیغ رسالت، جلد ۲، صفحہ ۹۵)

### (۳) نبوت کے مختلف دعوے

۶۔ پھر مرتضیٰ صاحب نے نبوت کا دعویٰ کیا اور اس دعوے کی بھی ایک شکل نہ تھی بلکہ مختلف مواقع پر متعدد شکلیں تھیں :

#### الف امتی نبی

۱۔ ”بعد میں خدا کی دعیٰ بارش کی طرح میرے پر نازل ہوئی۔ اس نے مجھے اس عقیدے پر قائم نہ رہنے دیا اور صریح طور پر نبی کا خطاب مجھے دیا گیا۔ مگر اس طرح سے کہ ایک پہلو سے نبی اور ایک پہلو سے امتی“۔

(حقیقتہ الوجی، مرزا غلام احمد صاحب، صفحہ ۱۲۹)

#### (ب) غیر صاحب شریعت

۲۔ ”اب بجز محمدی نبوت کے سب نبوتیں بند ہیں۔ شریعت والا نبی کوئی نہیں آ سکتا، اور بغیر شریعت کے نبی ہو نہیں سکتا مگر وہی جو پہلے سے امتی ہے، پس اس بنا پر میں امتی بھی ہوں اور نبی بھی“۔

(تجلیات الیہ، مرزا غلام احمد صاحب، صفحہ ۲۲)

### (ج) صاحب شریعت:

۳۔ ”یہ بھی تو سمجھو کہ شریعت کیا چیز ہے۔ جس نے اپنی وحی کے ذریعہ سے چند امر و نہی بیان کئے اور اپنی امت کے لئے ایک قانون مقرر کیا وہی صاحب شریعت ہو گیا..... میری وحی میں امر بھی ہے اور نہی بھی..... اور اگر کوئے کو کہ شریعت سے وہ شریعت مراد ہے جس میں نئے احکام ہوں تو یہ باطل ہے۔ اللہ تعالیٰ فرماتا ہے ان ہذا الفی الصحف الاولی، صحف ابراهیم و موسی، یعنی قرآنی تعلیم تورات میں بھی موجود ہے۔“

(اربعین نمبر ۳، مرزا غلام احمد صاحب صفحہ ۷-۸۳)

### (د) نعلیٰ و بروزی نبی:

۴۔ ”جس طرح حقیقی اور مستقل نبوت کی اقسام ہیں اسی طرح نعلیٰ اور بروزی نبوت بھی نبوت کی ایک قسم ہے..... سچ موعود کا نعلیٰ نبی ہونا سچ موعود سے نبوت کو نہیں چھینتا بلکہ صرف نبوت کی قسم ظاہر کرتا ہے.... اور جو حقیقی اور مستقل عبیوں کو حقوق حاصل ہیں وہی نعلیٰ نبی کو بھی حاصل ہیں، کیونکہ نفس نبوت میں کوئی فرق نہیں۔“

(کلمۃ الفصل صفحہ ۱۱۸)

### (ھ) بروز محمد ﷺ

(۵) ”میں جب آیت و اخیرین منہم لما یلحقوا بهم بروزی طور پر وہی خاتم الانبیاء ہوں اور خدا نے آج سے بیس برس پلے

براہین احمدیہ میں میرا نام حمد اور احمد رکھا ہے اور مجھے آنحضرت ﷺ کا ہی وجود قرار دیا ہے۔

(ایک غلطی کا ازالہ، مرزا غلام احمد صاحب)

### (و) تمام انبیاء کا مجموعہ :

(۶) ”دنیا میں کوئی نبی نہیں گزرا جس کا نام مجھے نہیں دیا گیا۔ سو جیسا کہ براہین احمدیہ میں خدا نے فرمایا ہے میں آدم ہوں، میں نوح ہوں، میں ابراہیم ہوں، میں اسحاق ہوں، میں یعقوب ہوں، میں اسماعیل ہوں، میں موسیٰ ہوں، میں داؤد ہوں، میں عیسیٰ ابن مريم ہوں، میں محمد ﷺ ہوں، یعنی بروزی طور پر۔“

(تمہ حقيقة الوجی، مرزا غلام احمد صاحب، صفحہ ۸۲)

### (ز) نبوت مرزا صاحب پر ختم :

(۷) ”اس امت میں نبی کا نام پانے کے لئے میں ہی مخصوص کیا گیا اور دوسرے تمام لوگ اس نام کے مستحق نہیں ہیں۔“

(حقیقتہ الوجی، مرزا غلام احمد صاحب صفحہ ۳۹۱)

۸۔ ”امت محمدیہ میں ایک سے زیادہ نبی کی صورت میں بھی نہیں آسکتے، چنانچہ نبی کریم ﷺ نے اپنی امت میں سے صرف ایک نبی اللہ کے آنے کی خبر دی ہے جو صحیح موعود ہے اور اس کے سوا قطعاً کسی کا نام نبی اللہ یا رسول اللہ نہیں رکھا اور نہ کسی اور کے آنے کی آپ نے خبر دی ہے بلکہ لائبی بعدی فرمائکر اور وہ کی نفی کر دی اور کھوں

کر بیان فرمادیا کہ سچ موعود کے سوا میرے بعد قطعاً کوئی نبی یا رسول نہیں آئے گا۔

(شیخ الداہان، جلد ۹ نمبر ۳ صفحہ ۳۲۷)

### (۳) ختم نبوت کی مختلف تاویلیں:

۱۰۔ ان مختلف دعووں کو بنانے کے لئے مرتضیٰ صاحب نے اور ان کی جماعت نے مختلف موقع پر ختم نبوت کی جو مختلف تاویلیں کی ہیں وہ درج ذیل ہیں:

#### پہلی تاویل:

۱۔ "اگر ایک امتی کو، جو مخفی پیروی آنحضرت ﷺ سے درج وقی اور الہام اور نبوت کو پاتا ہے، نبی کے نام کا اعزاز دیا جائے تو اس سے صر نبوت نہیں ٹوٹتی، کیونکہ وہ امتی ہے..... مگر کسی ایسے نبی کا آتا جو امتی نہیں ہے ختم نبوت کے منافی ہے۔"

(چشمہ سیکی، مرتضیٰ صاحب، صفحہ ۲۱)

۲۔ (آنحضرت ﷺ) "ان معنوں سے خاتم الانبیاء ہیں کہ ایک تو تمام کمالات نبوت ان پر ختم ہیں اور دوسرے یہ کہ ان کے بعد کوئی نبی شریعت لانے والا اور رسول نہیں ہے اور نہ کوئی ایسا نبی ہے جو ان کی امت سے باہر ہو۔"

(چشمہ معرفت، مرتضیٰ صاحب، صفحہ ۹)

#### دوسری تاویل:

۳۔ "اللہ جل شانہ، نے آنحضرت ﷺ کو صاحب خاتم بنا�ا، یعنی آپ کو افاقت کمال کے لئے مردی جو کسی اور نبی کو ہرگز نہیں دی گئی۔

اس وجہ سے آپ کا نام خاتم النبین تھیرا۔ یعنی آپ کی پیروی کمالات نبوی بخشتی ہے اور آپ کی توجہ روحانی نبی تراش نہیں ہے۔

(حقیقتہ الوجی، مرزا غلام احمد صاحب، صفحہ ۹۶)

۴۔ ”خاتم النبین“ کے بارے میں حضرت مسیح موعودؑ نے فرمایا کہ ”خاتم النبین“ کے معنی یہ ہیں کہ آپ کی مرکے بغیر کسی کی نبوت تصدیق نہیں ہو سکتی۔ جب مرگ جاتی ہے تو وہ کاغذ سند ہو جاتا ہے اور مصدقہ سمجھا جاتا ہے۔ اسی طرح آنحضرت ﷺ کی مراور تصدیق جس نبوت پر نہ ہو وہ صحیح نہیں ہے۔

(لطفونات احمدیہ، محمد منظور الہی، حصہ چشم۔ صفحہ ۶۹۰)

### تیری تاویل:

۵۔ ”خدانے ایسا کیا کہ اپنی حکمت اور لطف سے آپ کے (یعنی محمد ﷺ کے) بعد تیرہ سو یوں تک اس لفظ (یعنی نبوت) کو آپ کی امت سے اخہار دیا تاکہ آپ کی نبوت کی عظمت کا حق ادا ہو جائے (یعنی آپ کے بعد ہی دوسرے لوگوں کے نبی کملانے سے آپ کی نبوت کی ہٹک نہ ہو) اور پھر چونکہ اسلام کی عظمت چاہتی تھی کہ اس میں بھی بعض ایسے افراد ہوں جن پر آنحضرت کے بعد لفظ نبی اللہ بولا جائے اور تاکہ پہلے سلسلے سے (یعنی موسوی انبیاء کے سلسلے سے) ممائت پوری ہو، آخری زمانے میں مسیح موعود کے واسطے آپ کی زبان سے نبی اللہ کا لفظ نکلوادیا۔“

(ارشاد مرزا غلام احمد صاحب مندرجہ اخبار الحرم قادیانی، مورخ ۷ اپریل ۱۹۰۳ء، منقول از رسالہ ختم نبوت از نصر الدین ملکانی، صفحہ ۱۰)

## چو تھی تاویل:

۶۔ "میں نعلیٰ طور پر محمد ہوں، ﷺ پس اس طور سے خاتم النبین کی مر نہیں ٹوٹی، کیونکہ محمد ﷺ کی نبوت محمد تک تھی محدود برہی، یعنی بہر حال محمد ﷺ تھی نبی رہانہ اور کوئی۔ یعنی جب کہ میں بروزی طور پر آنحضرت ﷺ ہوں اور بروزی رنگ میں تمام کمالات محمدی صح نبوت محمدیہ میرے آئینہ نلیت میں منحصر ہیں تو پھر کون سا الگ انسان ہوا جس نے عیحدہ طور پر نبوت کا دعویٰ کیا"۔

(ایک غلطی کا ازالہ، مرزا غلام احمد صاحب)

## وہی

۱۱۔ ختم نبوت کی طرح وہی اور نزول جبرئیل کے متعلق بھی مرزا صاحب کا موقف مختلف مراحل میں ہم بدلتا رہا ہے جس کی کیفیت ذیل میں درج کی جاتی ہے:

### (۱) ابتدائی موقف:

۱۔ "اگر ہم اپنے نبی ﷺ کے بعد کسی نبی کا ظہور جائز قرار دیں تو کویا ہم باب وہی بند ہو جانے کے بعد اس کا کھلنا جائز قرار دیں گے اور یہ صحیح نہیں، جیسا کہ مسلمانوں پر ظاہر ہے۔ اور ہمارے رسول ﷺ کے بعد نبی کیوں نہ آسکا ہے ورنہ انحصاریکہ آپ کی وفات کے بعد وہی منقطع ہو گئی"۔

(حامہ: البشری مرزا غلام احمد صاحب، صفحہ ۳۲)

۲۔ (ظاہر ہے کہ اگرچہ ایک تھی دفعہ وہی کا نزول فرض کیا جائے

اور صرف ایک ہی فقرہ جبر نسل لا دیں اور پھر چپ ہو جائیں، یہ امر بھی ختم نبوت کا منافی ہی، کیونکہ جب تتمیت کی صریح ثوث گئی اور وہی رسالت پھر نازل ہوئی شروع ہو گئی تو پھر تھوڑا یا بست نازل ہونا برابر ہے ..... اب جبر نسل بعد وفات رسول اللہ ﷺ ہیشہ کے لئے وہی نبوت لانے سے منع کیا گیا ہے۔

(ازالہ ادہام، مرزا غلام احمد صاحب، صفحہ ۵۷)

۳۔ ”قرآن کریم بعد خاتم النبین کی رسول کا آنا جائز نہیں رکھتا خواہ وہ نیا ہو یا پرانا۔ کیونکہ رسول کو علم دین بتوسط جبر نسل ملتا ہے اور باب نزول جبر نسل یہ پیرا یہ وہی رسالت مسدود ہے اور یہ بات ممتنع ہے کہ رسول تو آوے مگر سلسلہ وہی رسالت نہ ہو۔“

(ازالہ ادہام، صفحہ ۶۱)

۴۔ ”رسول کی حقیقت اور ماہیت میں یہ امر داخل ہے کہ دنیٰ علوم کو ..... بذریعہ جبر نسل حاصل کرے اور ابھی ثابت ہو چکا ہے کہ اب وہی رسالت تاقیامت منقطع ہے۔“

(ازالہ ادہام، صفحہ ۶۱۳)

۵۔ ”پس یہ کس قدر جرأت اور دلیری اور گتائی ہے کہ خیالات رسیک کی پیرودی کر کے نصوص صریحہ قرآن کو عمد اچھوڑ دیا جائے اور خاتم الانبیاء کے بعد ایک نبی کا آنا مان لیا جائے اور بعد اس کے جو وہی نبوت منقطع ہو چکی تھی پھر سلسلہ وہی نبوت کا جاری کر دیا جائے۔ کیونکہ جس میں شان نبوت باقی ہے اس کی وہی بلاشبہ نبوت کی وہی ہو

گی"۔

(ایامِ اصلح، مرزا غلام احمد صاحب، صفحہ ۱۳۶)

### (۲) دوسراموقف

۱۔ "ہم بھی نبوت کے مدی پر لعنت بھیتے ہیں اور لا الہ الا اللہ محمد رسول اللہ کے قائل ہیں اور آنحضرت ﷺ کی ختم نبوت پر ایمان رکھتے ہیں، اور وحی نبوت نہیں بلکہ وحی ولایت، جو زیر سایہ نبوت محمدیہ اور باتباع آں جناب ﷺ اولیاء اللہ کو ملتی ہے، اس کے ہم قائل ہیں"۔

(اشتخار مرزا غلام احمد صاحب تبلیغ رسالت جلد ۶ صفحہ ۳۰۲)

۷۔ "کیا یہ ضروری ہے کہ جو الہام کا دعویٰ کرتا ہے وہ نبی بھی ہو جائے"۔

(بُجُك مقدس، مرزا غلام احمد صاحب، صفحہ ۶۷)

۸۔ "میں نبی نہیں ہوں بلکہ اللہ کی طرف سے محدث اور اللہ کا کلیم ہوں"۔

(آئینہ کالاتِ اسلام، مرزا غلام احمد صاحب، صفحہ ۳۸۳)

### (۳) تیسرا موقف

۹۔ "یہ کس قدر لغو اور باطل عقیدہ ہے کہ ایسا خیال کیا جائے کہ بعد آنحضرت ﷺ کے وحیِ اللہ کا دروازہ ہیش کے لئے بند ہو گیا اور آئندہ کو قیامت تک اس کی کوئی بھی امید نہیں۔ صرف قصوں کی پوچھا کرو۔ پس کیا ایسا مذہب کچھ مذہب ہو سکتا ہے جس میں برآہ راست خدا

تعالیٰ کا کچھ پتہ نہیں لگتا؟

(ضیغمہ برائیں احمدیہ حصہ چشم، صفحہ ۱۸۳۔ واضح رہے کہ برائیں احمدیہ کا حصہ چشم ۱۹۰۸ء میں شائع ہوا تھا)

۱۰۔ "آنچہ من بثnom زوی خدا  
بندا پاک دائمش زخطا  
پچھو قرآن منزہ اش دائم  
از خطابا ہمیں ست ایمان  
بندا ہست ایں کلام مجید  
از دہان خدائے پاک و وحید"

(دریشن، مرزا غلام احمد صاحب صفحہ ۲۸۷، نزول الحج، مرزا غلام احمد صاحب صفحہ ۹۹)  
۱۱۔ "اور میں جیسا کہ قرآن شریف کی آیات پر ایمان رکھتا ہوں ایسا یہ بغير فرق  
ایک ذرہ کے خدا کی اس کھلی وحی پر ایمان لاتا ہوں جو مجھے، جس کی سچائی اس کے  
متواتر نشانوں سے مجھ پر کھل گئی ہے اور میں بیت اللہ میں کھڑے ہو کر یہ قسم کھا سکتا  
ہوں کہ وہ پاک وحی جو میرے پر نازل ہوتی ہے وہ اسی خدا کا کلام ہے جس نے  
حضرت موسیٰ اور حضرت عیسیٰ اور حضرت محمد ﷺ پر اپنا کلام نازل کیا تھا"۔  
(ایک غلطی کا ازالہ مرزا غلام احمد صاحب)

۱۲۔ "مجھے اپنی وحی پر ایسا یہ ایمان ہے جیسا کہ تورات اور انجیل

اور قرآن کریم پر"۔

(اربیجن نمبر ۳، مرزا غلام احمد صاحب، صفحہ ۲۵)

۱۳۔ "آمد نزو من جبر تکل و مرابر گزید و گردش داد اگشت خود را و

اشاره کرد خدا تراز و شناش نگه خواهد داشت"۔

(مواهب الرحمن، مرزا غلام احمد صاحب، صفحہ ۲۳)

### متع او ر نزول متع کامسئلہ

۱۲۔ متع اور ان کی آمد ثانی اور خود اپنے متع موعد ہونے کے باب میں مرزا صاحب کا موقف مختلف مراحل میں مختلف رہا ہے۔ اس کا نقشہ ذیل میں ملاحظہ ہو:

### پہلا موقف

۱۔ "اس عاجز نے جو میل موعد ہونے کا دعویٰ کیا ہے جس کو کم فہم لوگ متع موعد خیال کر بیٹھے ہیں، یہ کوئی نیاد عویٰ نہیں ہے جو آج ہی میرے منہ سے ناگیا ہو..... میں نے یہ دعویٰ ہرگز نہیں کیا کہ میں متع ابن مریم ہوں۔ جو شخص میرے پر الزام لگادے وہ سراسر مفتری اور کذاب ہے۔ بلکہ میری طرف سے عرصہ سات آٹھ سال سے بر ابریکی شائع ہو رہا ہے کہ میں میل ہوں"۔

(ازالہ ادہام، مرزا غلام احمد صاحب، صفحہ ۱۹۰)

۲۔ "ممکن اور بالکل ممکن ہے کہ کسی زمانے میں کوئی ایسا متع بھی

آجائے جس پر حدیثوں کے بعض ظاہری الفاظ صادق آئکیں"۔

(ازالہ ادہام، مرزا غلام احمد صاحب صفحہ ۱۹۹)

۳۔ "اس عاجز پر ظاہر کیا گیا ہے کہ یہ خاکسار اپنی غربت اور اکھار

اور توکل اور ایثار اور آیات و انوار کی رو سے متع کی پہلی زندگی کا نمونہ ہے اور اس عاجز کی فطرت اور متع کی فطرت باہم نہایت ہی

فناہ واقع ہوئی ہے۔

(برائیں احمدیہ، مرزا غلام احمد صاحب، صفحہ ۲۹۹)

۳۔ ”مصنف کو اس بات کا بھی علم دیا گیا ہے کہ وہ مجدد وقت ہے اور روحاںی طور پر اس کے کملات مسیح ابن مریم کے کملات سے مشابہ ہیں۔“

(اشتخار مرزا غلام احمد صاحب، تبلیغ رسالت، جلد اول، صفحہ ۱۵)

۵۔ ”اگر یہ اعتراض پیش کیا جائے کہ مسیح کا حشیب نبی نبی (ہونا) چاہئے کیونکہ مسیح نبی تھا، تو اس کا اول جواب تو یہی ہے کہ آنے والے مسیح کے لئے ہمارے سید و مولیٰ نے بیوت شرط نہیں ٹھیک رائی بلکہ صاف طور پر یہی لکھا ہے کہ وہ ایک مسلمان ہو گا اور عام مسلمانوں کے موافق شریعت فرقانی کا پابند ہو گا اور اس سے زیادہ کچھ بھی ظاہر نہیں کرے گا۔“

(توضیح المرام، مرزا غلام احمد صاحب، صفحہ ۱۹)

## (۲) دو سرا موقف:

۶۔ ”اور یہی عیسیٰ ہے جس کی انتظار تھی، اور الہامی عبارتوں میں مریم اور عیسیٰ سے میں ہی مراو ہوں۔ میری نسبت ہی کہا گیا کہ ہم اس کو نشان ہنادیں گے، اور نیز کہا گیا کہ یہ وہی عیسیٰ ابن مریم ہے جو آنے والا تھا۔ جس میں لوگ بیک کرتے ہیں یہی حق ہے اور آنے والا یہی ہے اور شک محسن ہانہ سے ہے۔“

(کشی قوح، مرزا غلام احمد صاحب، صفحہ ۲۸)

۷۔ "اس نے براہین احمدی کے تیرے حصے میں میرا نام مریم رکھا، پھر جیسا کہ براہین احمدی سے ظاہر ہے، وہ برس تک صفتِ مریمیت میں میں نے پرورش پائی اور پر وہ میں نشوونما پاتا رہا، پھر..... مریم کی طرح عیسیٰ کی روح بمحض میں فتح کی گئی اور استخارے کے رنگ میں مجھے حاملہ ٹھیکرایا گیا، اور آخری کنی میں کے بعد، جو دس میں سے زیادہ نہیں، بذریعہ اس الامام کے جو سب سے آخر براہین احمدی کے حصہ چہارم میں درج ہے، مجھے مریم سے عیسیٰ ہتھیا گیا۔ پس اس طور سے میں ابن مریم ٹھیکرایا، اور خدا نے براہین احمدی کے وقت میں اس سرفی کی مجھے خبر نہ دی۔"

(اکتنی نوح، صفحہ ۳۶)

۸۔ "سو یقیناً سمجھو کہ تازل ہونے والا ابن مریم یہی ہے جس نے عیسیٰ ابن مریم کی طرح اپنے زمانے میں کسی ایسے شیخ والد روحانی کو نہ پایا جو اس کی روحانی پیدائش کا موجب ٹھیکرتا۔ تب خدا تعالیٰ خود اس کا متولی ہوا اور تربیت کی کنار میں لیا اور اپنے بندے کا نام ابن مریم رکھا..... پس مثالی صورت کے طور پر یہی عیسیٰ ابن مریم ہے جو بغیر باپ کے پیدا ہوا۔ کیا تم ثابت کر سکتے ہو کہ اس کا کوئی والد روحانی ہے؟ کیا تم ثبوت دے سکتے ہو کہ تمہارے سلاسل ارائی میں سے کسی سلسلے میں یہ داخل ہے؟ پھر یہ ابن مریم نہیں تو کون ہے؟"

(ازالہ ادہام مرزا غلام احمد صاحب، صفحہ ۶۵۹)

۹۔ "اب یہ بھی جانتا چاہئے کہ داشت کا لفظ جو "مسلم" کی حدیث

میں وارد ہے، یعنی صحیح مسلم میں یہ جو لکھا ہے کہ حضرت مسیح دمشق کے منارہ سفید شرقی کے پاس اتریں گے، یہ لفظ ابتداء سے محقق لوگوں کو حیران کرتا چلا آیا ہے (۱) واضح ہو کہ دمشق کے لفظ کی تعبیر میں میرے پر منجانب اللہ یہ ظاہر کیا گیا ہے کہ اس جگہ ایسے قبے کا نام دمشق رکھا گیا ہے جس میں ایسے لوگ رہتے ہیں جو یزیدی الطیع اور یزید پلید کی عادات اور خیالات کے پیرو ہیں..... خدا تعالیٰ نے مجھ پر یہ ظاہر فرمادیا ہے کہ یہ قبہ قادیان بوجے اس کے کہ اکثر یزیدی الطیع لوگ اس میں سکونت رکھتے ہیں دمشق میں ایک مشاہست اور مناسبت رکھتا ہے۔

(حاشیہ ازالہ ادہام، صفحہ ۶۳ تا ۷۳)

۱۰۔ ”مجھے اس خدا کی قسم ہے جس نے مجھے بھیجا ہے، اور جس پر افڑاء کرنا لستیوں کا کام ہے کہ اس نے مسیح مسعود بنا کر مجھے بھیجا ہے۔“

(ایک غلطی کا ازالہ، تبلیغ رسالت جلد ۱۰، صفحہ ۱۸)

(۱) واضح رہے کہ دمشق کے لفظ پر مرزا صاحب سے پلے کسی صاحب علم کو حیرانی نہیں پیش آئی۔ علم حدیث کے چند شارحین ہیں ان میں سے کسی کے کلام میں بھی حیرانی کا کوئی اثر نہیں پایا جاتا۔ البتہ مرزا صاحب کو ضرور یہ حیرانی لاحق رہی ہو گی کہ حدیث میں ایک مشورہ معروف مقام کی تصریح ہونے کے باوجود وہ کس طرح مسیح موجود ہیں۔

## قاویانی جماعت کا ایک "امت" ہونا

۱۳۔ مرزا صاحب نے خود یہ اصول بھی بصراحت بیان کیا ہے کہ ایک نبی ایک امت وجود میں لاتا ہے، اور پھر انہوں نے خود یہ اپنی جماعت کو امت کہا بھی ہے۔ اس کے ثبوت میں چند عبارات درج ذیل ہیں:

۱۔ "جو شخص نبوت کا دعویٰ کرے گا اس دعوے میں ضرور ہے کہ وہ خدا تعالیٰ کی ہستی کا اقرار کرے اور نیز یہ بھی کہے کہ خدا تعالیٰ کی طرف سے میرے پر وحی نازل ہوتی ہے..... اور نیز خلق اللہ کو وہ کلام بھی سنادے جو اس پر خدا تعالیٰ کی طرف سے نازل ہوا ہے اور ایک امت ہنادے جو اس کو نبی سمجھتی ہو اور اس کی کتاب کو کتاب اللہ جانتی ہو"۔

(آنئندہ کمالات اسلام، مرزا غلام احمد صاحب، صفحہ ۳۲۳)

۲۔ "یہ بھی تو سمجھو کر شریعت کیا جیز ہے۔ جس نے اپنی وحی کے ذریعہ سے چند امر و نبی بیان کئے اور اپنی امت کے لئے ایک قانون مقرر کیا وہی صاحب شریعت ہو گیا..... میری وحی میں امر بھی ہے اور نبی بھی"۔

(اربعین، نمبر ۳، مرزا غلام احمد صاحب، ص ۷، ۸۳)

۳۔ "پہلا سچ صرف سچ تھا، اس نے اس کی امت گراہ ہو گئی اور موسوی سلطے کا خاتمہ ہو گیا۔ اگر میں بھی صرف سچ ہو تا تو ایسا ہی ہوتا۔ لیکن میں مهدی اور محمد ﷺ کا بروز بھی ہوں، اس نے میری امت کے دو حصے ہوں گے۔ ایک وہ جو مسیحت کا رنگ اختیار کریں

گے۔ اور یہ تباہ ہو جائیں گے۔ اور دوسرے وہ جو مددویت کا رنگ انتیار کریں گے۔

(ارشاد مرزا غلام احمد صاحب مندرجہ الفضل ۲۶ جنوری ۱۹۱۶ء)

### مرزا صاحب کونہ ماننے کے نتائج، اعتقادی جیشیت سے

اس امر میں بھی مرزا صاحب کا موقف مختلف رہا ہے کہ جو لوگ ان کونہ مانیں ان کی پوزیشن کیا ہے۔ اس سلسلے میں مختلف مراحل پر انہوں نے اور ان کی جماعت کے اکابر نے جو مختلف موقف اختیار کئے ہیں وہ درج ذیل ہیں۔

#### ابتدائی موقف:

۱۔ ”یہ عاجز خدا تعالیٰ کی طرف سے اس امت کے لئے محدث ہو کر آیا ہے اور محدث بھی ایک معنی سے نبی ہوتا ہے۔ گواں کے لئے نبوت تامہ نہیں مگر تامہ جزئی طور پر وہ ایک نبی ہی ہے..... اور انہیاء کی طرح اس پر فرض ہوتا ہے کہ اپنے تینی باؤ از بلند ظاہر کرے اور اس سے انکار کرنے والا ایک حد تک مستوجب سزا ٹھیرتا ہے۔“

(توضیح مرزا، مرزا غلام احمد صاحب، صفحہ ۱۸)

یہ نکتہ یاد رکھنے کے لائق ہے کہ اپنے دعوے سے انکار کرنے والے کو کافر کنایہ صرف ان نبیوں کی شان ہے جو خدا تعالیٰ کی طرف سے شریعت اور احکام جدیدہ لاتے ہیں۔ لیکن صاحب شریعت کے ماسا جس قدر ملم اور محدث ہیں، گو وہ کیسی ہی جناب الہی میں اعلیٰ شان رکھتے ہوں اور خلعت مکالہ ایسے سرفراز ہوں، ان کے انکار سے کوئی کافر نہیں بن سکتا۔“

۲۔ ”ابدا سے میرا یہ نہ ہب ہے کہ میرے دعوے کے انکار کی وجہ سے کوئی شخص کافر یا وجال نہیں ہو سکتا، ہاں ضال اور جادہ صواب سے مخرف ضرور ہو گا۔ اور میں اس کا نام بے ایمان نہیں رکھتا۔

(تریاق القلوب، مرزا غلام احمد صاحب، صفحہ ۱۳۰)

۳۔ ”اور ہر ایک مسلم جس کو میری تبلیغ کی گئی ہے، گو وہ مسلم ہے، مگر مجھے اپنا حکم نہیں تھیرا تا اور نہ مجھے سچ موعود مانتا ہے اور نہ میری وحی کو خدا کی طرف سے جانتا ہے، وہ آسمان پر قابل موافذہ ہے۔“

(تحفۃ الندوۃ، مرزا غلام احمد صاحب، صفحہ ۲)

۴۔ ”جو شخص سچ موعود کو نہیں مانتا، یا ماننے کی ضرورت نہیں سمجھتا، وہ بھی حقیقت اسلام اور عائشت، نبوت اور غرض رسالت سے بے خبر ہے اور وہ اس بات کا حق دار نہیں ہے کہ اس کو سچا مسلمان، خدا اور اس کے رسول کا سچا تابع دار اور فرمانبردار کہہ سکیں..... اس کے نہ ماننے والوں اور اس سے انحراف کرنے والوں کا نام فاسق رکھا ہے۔“

(بجۃ اللہ تقریر لاہور از مرزا غلام احمد صاحب، متنقل از النبوۃ فی الاسلام، مولوی محمد علی ایم اے، صفحہ ۲۱۳)

## آخری موقف

۵۔ ”جو شخص تیری پیروی نہیں کرے گا اور تیری بیعت میں داخل نہیں ہو گا اور تیرا مخالف رہے گا، وہ خدا اور رسول کی نافرمانی کرنے

وala جنمی ہے۔

(اشتار میuar الاخیار از مرزا غلام احمد صاحب، مورخہ ۲۵ ستمبر ۱۹۰۰ء، منقول از کلر۔ الفصل، صاحبزادہ بشیر احمد صاحب، صفحہ ۱۲۹)

۶۔ ”اب جب کہ یہ مسئلہ بالکل صاف ہے کہ مسیح موعود کے ماننے کے بغیر نجات نہیں ہو سکتی تو کیوں خواہ خواہ غیر احمدیوں کو مسلمان ثابت کرنے کی کوشش کی جاتی ہے۔“

(کلر۔ الفصل، صفحہ ۱۲۶)

۷۔ ”حضرت (مرزا صاحب) نے جہاں کہیں بھی غیر احمدیوں کو مسلمان کہ کر پکارا ہے وہاں صرف یہ مطلب ہے کہ وہ اسلام کا دعویٰ می کرتے ہیں، ورنہ آپ حسب حکم الٰہی اپنے مکرونوں کو مسلمان نہ سمجھتے۔“

(کلر۔ الفصل، صفحہ ۱۲۶)

۸۔ ”(مرزا غلام احمد صاحب کی تحریر کا حوالہ دینے کے بعد)“ حضرت مسیح موعود کی اس تحریر سے بہت سی باتیں حل ہو جاتی ہیں۔ اول یہ کہ حضرت صاحب کو اللہ تعالیٰ نے الہام کے ذریعہ اطلاع دی کہ تیراں اکار کرنے والا مسلمان نہیں، اور صرف یہ اطلاع دی بلکہ حکم دیا کہ تو اپنے مکرونوں کو مسلمان نہ سمجھ۔ دوسرے یہ کہ حضرت صاحب نے عبد الحکیم خاں کو جماعت سے اس واسطے خارج کیا کہ وہ غیر احمدیوں کو مسلمان کتنا کھتا تھا۔ تیسرا یہ کہ مسیح موعود کے مکرونوں کو مسلمان کرنے کا عقیدہ ایک خبیث عقیدہ ہے۔ چوتھے یہ کہ جو ایسا عقیدہ رکھے اس کے لئے رحمت الٰہی کا دروازہ بند ہے۔“

(کلمۃ الفصل، صفحہ ۱۲۵)

۹۔ ”کفر دھم پر ہے۔ ایک کفریہ کہ ایک شخص اسلام سے ہی انکار کرتا ہے اور آنحضرت ﷺ کو رسول نہیں مانتا۔ دوسرے یہ کفر کہ مثلاً وہ سچ موعود کو نہیں مانتا اور اس کو باوجود اتمام جنت کے جھوٹا جانتا ہے..... اور اگر غور سے دیکھا جائے تو یہ دونوں دھم کے کفر ایک ہی دھم میں داخل ہیں۔“

(حقیقتہ الوجی، مریم حفظہ اللہ علیہ صاحب، صفحہ ۱۷۹)

۱۰۔ ”کل مسلمان جو حضرت سچ موعود کی بیعت میں شامل نہیں ہوئے، خواہ انہوں نے حضرت سچ موعود کا نام بھی نہیں سنایا، وہ کافر اور دائرۃ اسلام سے خارج ہیں۔“

(آئینہ صداقت، مرزا بشیر الدین محمود احمد صاحب، صفحہ ۲۵)

۱۱۔ ”ہر ایک شخص جو مویٰ کو تو مانتا ہے، مگر عیسیٰ کو نہیں مانتا، یا عیسیٰ کو مانتا ہے مگر محمد ﷺ کو نہیں مانتا، یا محمد ﷺ کو مانتا ہے مگر سچ موعود کو نہیں مانتا، وہ نہ صرف کافر بلکہ پاک اور دائرۃ اسلام سے خارج ہے۔“ (کلمۃ الفصل، صفحہ ۱۱۰)

۱۲۔ ”قادیانی میں اللہ تعالیٰ نے پھر محمد ﷺ کو اتارا تاکہ وہ اپنے وعدے کو پورا کرے۔“

(کلمۃ الفصل، صفحہ ۱۰۵)

۱۳۔ ”پس سچ موعود خود رسول اللہ ہے جو اشاعت اسلام کے لئے دوبارہ دنیا میں تشریف لائے۔“

(کلمۃ الفصل، صفحہ ۱۵۸)

۱۳۔ اب معاملہ صاف ہے اگر نبی کریم کا انکار کفر ہے تو صحیح موعود  
کا انکار بھی کفر ہو چاہئے، کیونکہ صحیح موعود نبی کریم سے الگ کوئی چیز  
نہیں ہے۔ بلکہ وہی ہے۔

(کلہ الفصل، صفحہ ۱۱۳)

۱۵۔ ”جو شخص ظاہر کرتا ہے کہ میں نہ ادھر کا ہوں نہ ادھر کا ہوں،  
اصل میں وہ بھی ہمارا مکذب ہے اور جو ہمارا مصدق نہیں اور کہتا ہے  
کہ میں ان کو اچھا جانتا ہوں وہ بھی مخالف ہے۔“

(ارشاد مرزا غلام احمد صاحب، مندرجہ اخبار بدر مورخ ۱۴۲۳ھ اپریل ۱۹۰۳ء منقول از مکرین  
خلافت کا انجام، صفحہ ۸۲)

### مرزا صاحب کونہ ماننے کے نتائج عملی حیثیت سے

۱۶۔ ”اس کے بعد حضرت سعیح موعود نے صاف حکم دیا کہ ”غیر  
احمیوں کے ساتھ ہمارے کوئی تعلقات ان کی غمی اور شادی کے  
معاملات میں نہ ہوں۔ جب ان کے غم میں ہم نے شامل ہی نہیں ہوتا تو  
پھر جنازہ کیسا۔“

(الفصل، ۱۸ جون ۱۹۱۶ء)

۱۷۔ ”حضور مرزا صاحب فرماتے ہیں غیر احمدی کی لڑکی لے لینے  
میں حرج نہیں ہے کیونکہ اہل کتاب عورتوں سے نکاح جائز ہے۔“

(الفصل ۱۶ او سپتامبر ۱۹۲۰ء)

۱۸۔ ”یہ اعلان بغرض آگاہی عام شائع کیا جاتا ہے کہ احمدی لڑکیوں  
کے نکاح غیر احمدیوں سے کرنے ناجائز ہیں۔ آئندہ احتیاط کی

جائے۔۔۔ (اعلان ناگر امور عامہ قادریان، الفصل ۱۲ فروری

(۱۹۳۳ء)

۱۹۔ "حضرت مرزا صاحب نے اپنے بیٹے (مرزا فضل احمد مرحوم) کا جنازہ محفوظ اس لئے نہیں پڑھا کہ وہ غیر احمدی تھا۔۔۔

(الفصل، ۱۵، ۱۵ دسمبر ۱۹۳۱ء)

۲۰۔ "پس یاد رکھو کہ جیسا کہ خدا نے مجھے اطلاع دی، تمہارے پر حرام ہے اور قطیٰ حرام ہے کہ کسی کفر اور مکذب یا متردود کے پیچھے نماز پڑھو۔ بلکہ چاہیے کہ تمہارا وہی امام ہو جو تم میں سے ہو۔۔۔"

(اربعین نمبر ۳، مرزا غلام احمد صاحب، صفحہ ۳۲)

۲۱۔ "میرا یہ عقیدہ ہے کہ جو لوگ غیر احمدیوں کے پیچھے نماز پڑھتے ہیں ان کا جنازہ جائز نہیں، کیونکہ میرے نزدیک وہ احمدی نہیں ہیں، اسی طرح جو لوگ غیر احمدیوں کو لڑکی دے دیں اور وہ اپنے اس فضل سے توبہ کئے بغیر فوت ہو جائیں، ان کا جنازہ بھی جائز نہیں۔۔۔"

(مرزا بشیر الدین محمود احمد صاحب کاظم الفصل، ۱۳ اپریل ۱۹۳۶ء)

۲۲۔ "حضرت سعیج موعود نے غیر احمدیوں کے ساتھ صرف وہی سلوک جائز رکھا ہے جو نبی کرم نے عیسائیوں کے ساتھ کیا۔ غیر احمدیوں سے ہماری نمازی الگ کی گئیں، ان کو لڑکیاں دینا حرام قرار دیا گیا، ان کے جنازے پڑھنے سے روکا گیا۔ اب باقی کیا رہ گیا ہے جو ہم ان کے ساتھ مل کر کر سکتے ہیں؟ دو قسم کے تعلقات ہوتے ہیں۔ ایک دینی، دوسرے دینیوی۔ دینی تعلق کا سب سے بڑا ذریعہ عبادت کا اکٹھا

ہونا ہے۔ اور دنیوی تعلق کا بھاری ذریعہ رشتہ و ناطہ ہے۔ سو یہ دونوں  
ہمارے لئے حرام قرار دیئے گئے۔ اگر کوئہ ہم کو ان کی لڑکیاں لینے کی  
اجازت ہے، تو میں کہتا ہوں نصاریٰ کی لڑکیاں لینے کی بھی اجازت  
ہے۔ اور اگر یہ کوئہ غیر احمدیوں کو سلام کہا جاتا ہے، تو اس کا جواب  
یہ ہے کہ حدیث سے ثابت ہے کہ بعض اوقات نبی کریم ﷺ نے  
یہود تک کو سلام کا جواب دیا ہے۔

(کلمۃ الفصل، صفحہ ۱۶۹)



سید مودودی علیہ الرحمہ کی فکر افروز ایمان افرا تحریمیں

## مستاد عویٰ لٹریچر

|                                |   |                                 |   |
|--------------------------------|---|---------------------------------|---|
| مسلمان کا نصب العین            | ● | اسلام — ایک جامعہ تہذیب         | ● |
| اصلاح حکومت کی اہمیت           | ● | سوچنے کی باتیں                  | ● |
| کلمہ طیبہ اور کلمہ خبیثہ       | ● | کلمہ طیبہ کے معنی               | ● |
| ایمان کی کسوٹی                 | ● | کلمہ طیبہ پر ایمان لانے کا مطلب | ● |
| مسلمان ہونے کیلئے علم کی ضرورت | ● | مسلمان کے کہتے ہیں              | ● |
| مسلم اور کافر کا اصلی فرق      | ● | قانونی اور حقیقی اسلام          | ● |
| خدا کی اطاعت کس لئے            | ● | سرورِ عالم کا اصلی کارنامہ      | ● |
| نازیں آپ کیا پڑھتے ہیں         | ● | عبادت                           | ● |
| نازیں باجاعت                   | ● | نازیں بے اشکیوں ہو گئیں         | ● |
| وین اور شریعت                  | ● | زندگی بسدموت                    | ● |
| روزے کا اصل مقصد               | ● | روزہ                            | ● |
| النفاق فی سبیل اللہ            | ● | روزہ اور ضبط نفس                | ● |
| زکوٰۃ کے احکام                 | ● | زکوٰۃ کی حقیقت                  | ● |
| شب برات                        | ● | معراج کی رات                    | ● |
| قرآنی پسنکریں حدیث کا حملہ     | ● | قرآنی کی شرعی حیثیت             | ● |
| جہاد اور اس کے تقاضے           | ● | جہاد کا میابی کا راستہ          | ● |



اسلام کے پہلی یہ کیش نز (پائیٹ) میڈ

۱۳۔ ای شاہ عالم مارکیٹ، لاہور (پاکستان)